Este é um Livro escrito para ajudar a
tornar o mundo um lugar methor. Um de
seus objetivos € nos ajudar a entender
melhor o mundo em que vivemos. Mas a
sua motivacao principal ndo € essa, e,
sim, nos ajudar a entender melhor como
devemos transforma-lo. Nele, Luciano
Cunha explica, de uma forma acessivel,
e a0 mesmo tempo profunda e engenho-
sa, as ideias fundamentais sobre como
devemos agir em relacdo aos animais de
outras espécies.

Este Livro & muito diferente de outros
publicados até agora sobre ética animal.
Vai além do que normalmente foi escrito
sobre o assunto, levantando novas
questoes e formulando em novos termos
outras questoes apresentadas anterior-
mente. Pode ser de grande valia para
todas as pessoas interessadas em como
devemos agir em relacao aos outros
animais. Igualmente, pode ser uma
ferramenta muito interessante para se
trabalhar o tema no campo académico.
E, também, pode ser especialmente util
para quem defende 0S animais, pois
possibilita compreender melhor o0s
principios basicos nos quais sua defesa
estd fundamentada. Da mesma forma,
fornece ferramentas e argumentos
tedricos s6lidos para se realizar a defesa
dos animais de forma mais eficiente.

Oscar Horta

Professor do Departamento de Filosofia e
Antropologia da Universidade de Santiago de
Compostela

Uma breve introducao a ética animal apresenta os principais topicos que estao em
discussao quando se trata das implicacoes éticas de nossas decisdes que afetam os
animais nao humanos, levantando novas questoes e propondo uma nova abordagem aos
problemas centrais dessa area.

Topicos classicos, que sao 0 pano de fundo para o entendimento da discussao presente
em outras obras sobre o tema, sao abordados de maneira detalhada em uma linguagem
acessivel. Temos obrigagoes para com 0s animais nao humanos? Em caso afirmativo,
deveriamos ter por eles 0 mesmo grau de consideracao que deveriamos ter pelos huma-
nos? 0 que é especismo? E analogo a outras formas de discriminacdo, como o racismo
e 0 sexismo? Que defesas do especismo existem? (Que argumentos existem para se
rejeitar o especismo? A morte prejudica os animais nao humanos? Em caso positivo, que
critérios devemos utilizar para medir 0 quanto a morte thes prejudicaria? Quais as implica-
¢0es praticas das respostas que deveriamos dar a essas questoes?

Além dessas questdes classicas, sao abordadas também algumas que sdo centrais na
discussdo atual sobre ética animal. A consideracao pelos animais e 0 ambientalismo sao
complementares ou opostos? Deveriamos estudar como prevenir também os danos que
0s animais padecem em decorréncia dos processos naturais ou apenas aqueles decorren-
tes de praticas humanas? (Qual a importancia da causa animal em comparagao a outras
causas tambeém importantes? Em que critérios deveriamos (e em quais nao deveriamos)
nos basear para ajudar os animais da maneira mais eficiente possivel?

Por abordar esses temas de maneira detalhada, mas ao mesmo tempo didatica e com
uma linguagem acessivel, Uma breve introducdo a ética animal serd Util nao apenas para
quem deseja trabalhar esse tema no meio académico, mas para qualquer pessoa que se
preocupe em agir de modo justo para com aqueles que serao afetados por suas
decisoes.

ISBN 978-65-250-0626-0

9‘? ‘

006260

Ctora.

86525

y 4

Luciano Carlos Cunha

Luciano Carlos Cunha

UMA BREVE INTRODUCAO A

ETICA ANIMAL

desde as questoes classicas ate
0 que vem sendo discutido
atualmente

ETICA ANIMAL

\

UMA BREVE INTRODUCAO A

1

w&,tor%tar 5

ris

Ctora.

Luciano Carlos Cunha

Doutor em Etica e Filosofia Politica pela
Universidade Federal de Santa Catarina
(UFSC). Coordenador geral das ativida-
des da ONG Animal Ethics no Brasil
(www.animal-ethics.org).

Orcid: 0000-0003-3022-8121




UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL

DESDE AS QUESTOES CLASSICAS
ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE



Editora Appris Ltda.
12 Edicao - Copyright© 2021 dos autores
Direitos de Edicao Reservados a Editora Appris Ltda.

Nenhuma parte desta obra podera ser utilizada indevidamente, sem estar de acordo com a Lei n®
9.610/98. Se incorrecdes forem encontradas, serdo de exclusiva responsabilidade de seus organi-
zadores. Foi realizado o Dep6sito Legal na Fundacao Biblioteca Nacional, de acordo com as Leis nos
10.994, de 14/12/2004, e 12.192, de 14/01/2010.

Catalogagao na Fonte
Elaborado por: Josefina A. S. Guedes
Bibliotecaria CRB 9/870

Cunha, Luciano Carlos
C972b Uma breve introducao a ética animal: desde as questdes classicas
2021 até o que vem sendo discutido atualmente / Luciano Carlos Cunha.
- 1.ed. - Curitiba: Appris, 2021.
249 p.; 23 cm. - (Ciéncias sociais).

Inclui bibliografia.
ISBN 978-65-250-0626-0

1. Animais - Protecédo - Aspectos éticos e morais. I. Titulo. Il. Série.

CDD-179.2

Livro de acordo com a normalizacdo técnicada ABNT

ris
Utora

Editora e Livraria Appris Ltda.
Av. Manoel Ribas, 2265 - Mercés
Curitiba/PR - CEP: 80810-002
Tel.(41) 3156 -4731
www.editoraappris.com.br

Printed in Brazil
Impresso no Brasil




Luciano Carlos Cunha

UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL

DESDE AS QUESTOES CLASSICAS
ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE



FICHA TECNICA

EDITORIAL Augusto V. de A. Coelho
Marli Caetano
Sara C. de Andrade Coelho
COMITE EDITORIAL Andréa Barbosa Gouveia - UFPR
Edmeire C. Pereira - UFPR
Iraneide da Silva - UFC
Jacques de Lima Ferreira - UP
ASSESSORIA EDITORIAL  Alana Cabral
REVISAO Tuca Dantas
PRODUCAO EDITORIAL  Gabrielli Masi
DIAGRAMACAO Jhonny Alves dos Reis
CAPA Sheila Alves
FOTOS DA CAPA  Annie Spratt
Artem Beliaikin
Glen Hooper
Jo-Anne McArthur
Julia Joppien
Kai Wenzel
Md Jerry
Sebastian Pena Lambarri
Disponiveis no www.unsplash.com
COMUNICACAO Carlos Eduardo Pereira
Débora Nazario
Karla Pipolo Olegario
LIVRARIAS E EVENTOS Estevao Misael
GERENCIA DE FINANCAS  Selma Maria Fernandes do Valle

COMITE CIENTIFICO DA COLEGAO CIENCIAS SOCIAIS
DIREGAO CIENTIFICA Fabiano Santos (UERJ-IESP)

CONSULTORES Alicia Ferreira Gongalves (UFPB) Jordédo Horta Nunes (UFG)
Artur Perrusi (UFPB) José Henrique Artigas de Godoy (UFPB)
Carlos Xavier de Azevedo Netto (UFPB) Josilene Pinheiro Mariz (UFCG)
Charles Pessanha (UFRJ) Leticia Andrade (UEMS)
Flavio Munhoz Sofiati (UFG) Luiz Gonzaga Teixeira (USP)

Elisandro Pires Frigo (UFPR-Palotina)  Marcelo Almeida Peloggio (UFC)
Gabriel Augusto Miranda Setti (UnB) Mauricio Novaes Souza (IF Sudeste-MG)
Helcimara de Souza Telles (UFMG) Michelle Sato Frigo (UFPR-Palotina)
Iraneide Soares da Silva (UFC-UFPI) Revalino Freitas (UFG)

Joao Feres Junior (Uerj) Simone Wolff (UEL)



AGRADECIMENTOS

Oscar Hortaleu varias versodes prévias do livro e fez muitos comenta-
rios valiosos. Sem o seu enorme apoio, nao teria sido possivel a publica¢do
deste livro. Carlos Zanetti também ofereceu um grande apoio, ao possibi-
litar que eu ministrasse cursos na Universidade Federal de Santa Catarina
abordando os tépicos discutidos neste livro.

Agradeco o pessoal da Etica Animal, com quem é sempre um prazer
trabalhar: Bruno Vilela, Cyndi Rook, Olaia Freiria, Gianella de la Asuncidn,
Daniel Dorado, Sandra Teixeira do Carmo e Sara Lago. Devo agradecer
também Mauricio Varallo, editor do site Olhar Animal, que sempre fez
muito para apoiar e divulgar a consideracdo moral dos seres sencientes,
incluindo a divulgacao dos cursos e eventos relacionados aos temas deste
livro. Agradeco também Silvana Andrade, editora da Anda — Agéncia de
Noticias de Direitos Animais, por divulgar o material produzido pela Etica
Animal e os cursos que ministrei sobre os topicos discutidos nesta obra.

Agradeco a Alysson Augusto, pelo convite para participar do podcast
“Logismos”; Rogério Rammé, pelo convite para participar da Webconferéncia
“Direitos Animais 2020”, e Regiane Folter por ter me entrevistado para
o portal Politize!. Também sou grato a José Oliveira por ter publicado no
site Altruismo Eficaz um resumo de minha tese de doutorado, que aborda a
questdo do sofrimento dos animais na natureza. Agradeco também a Darlei
Dall’Agnol e Milene Tonetto, que, juntamente com Carlos Zanetti, fizeram
varios comentarios importantes sobre o tema do capitulo 8, que abordei
em minha tese de doutorado.

Sou grato também as seguintes pessoas, seja por terem lido versdes
prévias deste trabalho, discutirem tépicos da ética animal comigo, fazerem
ativismo voluntario pelos animais, ou por me incentivarem a publicar o
livro: Alan Rother, Angelo Mendes Corréa, Arthur Falco, Arthur Genovez,
Bruno Aisla Santos, Bruno Pinheiro, Claudine Faria, Daniel Braga Lourenco,
Daniel Ribeiro, Diego Neves, Eduardo Gongalves, Fernando Schell, Francieli
Monteiro, Gustavo Taborda, Indy Freitas, Isabela Franqueira, Jessica Oliveira,
Juliano Zabka, Joana Rizzolo, Leide Fuzeto, Leticia Barriento, Liége Copstein,
Luana Tosta, Marcel Fiorelli Fernandes, Maria Alice Silva, Michele Regina,
Monica Corréa, Natalia Rocha Coeli e Nazareth Agra Hassen.



Gostaria de agradecer também minha mae, Terezinha Cordeiro Cunha,
meu pai, Pedro Marino Cunha, e meu irmao, Lucio César Cunha, por toda
a dedicacdo ao longo desses anos. E claro, agradeco também minha querida
filha Alice, pela paciéncia enquanto eu estive trabalhando neste projeto. E,
por tltimo, mas ndo menos importante, agradeco aos seguintes ndo huma-
nos: Pluminha, Duque, Mimi, Lia, Bilbo, Tom e Black.



APRESENTACAO

O presente livro tem como objetivo introduzir e discutir os argumentos
centrais no debate sobre a consideracdo moral dos animais ndo humanos,
tanto em relacao as questoes classicas, quanto em relacao ao que se tem
discutido mais recentemente.

O bem dos animais ndo humanos importa por si? Em caso afirmativo,
deveriamos ter por eles 0 mesmo grau de consideracdo que deveriamos ter
pelos humanos? O que ¢ especismo? E anélogo a outras formas de discri-
minag¢ao, como o racismo e o sexismo? Que defesas do especismo existem?
Que argumentos existem para se rejeitar o especismo? A morte prejudica
os animais ndo humanos? Em caso positivo, que critérios devemos utili-
zar para medir o quanto a morte lhes prejudicaria? O ambientalismo e a
consideracado pelos animais sio complementares ou opostos? Deveriamos
prevenir/minimizar também os males que os animais padecem em decor-
réncia dos processos naturais, ou apenas aqueles decorrentes de praticas
humanas? Qual a importancia da causa animal, em comparacao a outras
causas também importantes? Em que critérios deveriamos (e em quais ndo
deveriamos) nos basear para ajudar os animais da maneira mais eficiente
possivel? Essas sdo algumas das questdes centrais abordadas.

Olivro foi pensado de modo a oferecer, para quem ndo possui tempo
para ler a vasta bibliografia sobre o tema, um panorama geral sobre o que
estd em discussdo. Também podera ser de alguma utilidade para quem
primeiramente quer ter um panorama geral do tema, para depois se apro-
fundar nessas questdes em outras obras. Um dos objetivos do livro é que
ele possa ser entendido por quem nunca teve contato com essas questoes
previamente. Assim, uma das preocupacdes foi manter umalinguagem clara
e evitar ao maximo os termos técnicos. Por questoes de espaco, obviamente,
nem todas as questoes da ética animal serdo abordadas. Contudo, acredito
que as questoes abordadas sao as mais importantes e fundamentais: é a
partir delas que temos uma base para pensar todas as outras questoes rela-
cionadas a esse tema.

Luciano Carlos Cunha






PREFACIO

Este é umlivro escrito para ajudar a tornar o mundo um lugar melhor.
Um de seus objetivos é nos ajudar a entender melhor o mundo em que vive-
mos. Mas a sua motivacdo principal ndo € esta, e sim, nos ajudar a entender
melhor como devemos transforma-lo. Nele, Luciano Cunha explica, de
uma forma acessivel, e a0 mesmo tempo profunda e engenhosa, as ideias
fundamentais sobre como devemos agir em relacao aos animais de outras
espécies, apresentando uma grande quantidade de argumentos que nos
ajudam a pensar sobre essa questao.

Esse é o objeto de estudo da ética animal, um campo ainda ndo muito
conhecido, mas que ja passou por um desenvolvimento verdadeiramente
incrivel nos dltimos anos. Ha algumas poucas décadas era muito dificil ouvir
falar de especismo, senciéncia, veganismo ou do sofrimento dos animais
selvagens. Hoje isso mudou, e esses conceitos sdo cada vez mais utilizados.
O especismo — a discriminagdo contra quem nao pertence a uma determi-
nada espécie — é hoje discutido de maneira habitual no mundo académico,
e também de maneira crescente na sociedade em geral. Cada vez mais
pessoas entendem que o especismo deve ser deixado de lado, e entendem
que essa ndo é uma questao menor, em comparagao aos problemas que
afetam os humanos. Pelo contrario, entendem que é uma injustica que afeta
um numero enorme de seres merecedores de respeito, e que constitui um
dos principais problemas que devemos enfrentar se quisermos um mundo
melhor. Este livro explica de forma muito precisa tudo isso, descrevendo
0 que é 0 especismo e as razdes que o refutam.

Arejeicao do especismo esta ligada ao reconhecimento daimportancia
da senciéncia — a capacidade de ter experiéncias que podem ser ruins ou
boas para quem as tém. Aquilo que poderia acontecer conosco importa
nao porque temos inteligéncia ou racionalidade, ou porque formamos
parte de uma sociedade. O motivo também nao é o fato de estarmos vivos
ou vivas. Aquilo que acontece conosco importa simplesmente porque
podemos sentir e sofrer. E essa é também a razao para respeitarmos todos
os outros seres sencientes. E é, também, o motivo pelo qual deveriamos
evitar causar danos os animais, pratica conhecida como “veganismo”.
Contrariamente ao que muitas pessoas ainda pensam, o veganismo nao
¢ uma maneira de comer ou de se vestir, mas uma posi¢ao moral que



procura nao prejudicar os demais seres sencientes. Tudo isso é explicado
neste livro, que examina, de maneira facil de entender, conceitos como
esses, que nem sempre sdo simples.

Outro objeto de estudo central na ética animal, o sofrimento ani-
mal na natureza, tem se desenvolvido tanto no meio académico quanto
no ativismo basicamente durante a tltima década. Apesar disso, mui-
tas pessoas ainda ndao sabem do que se trata, e desconhecem as muitas
maneiras pelas quais podemos ajudar os animais que sofrem de danos
que nem sempre decorrem de praticas humanas. Luciano Cunha é um
dos pioneiros nessa questdo, nao sé no Brasil, mas em nivel internacional.
Ja escrevia sobre ela ha mais de 10 anos, e conhece o tema como poucas
pessoas. Assim, ndo surpreende que este livro explique também essa
questdo com grande clareza.

E por esses motivos que este livro é muito diferente de outros publi-
cados até agora sobre ética animal. Vai além do que normalmente foi escrito
sobre o assunto, levantando novas questoes e formulando em novos termos
outras questdes apresentadas anteriormente. Assim, mesmo para as pessoas
que, em principio, ndo estdo certas se concordam ou nido com o que esta
obra defende, sua leitura pode ser muito ttil para estimular a reflexado sobre
essas questoes, pois nos incentiva a ir além da maneira tradicional de ver as
coisas e a considerar novas ideias, algo sem o qual nosso pensamento corre
o risco de ficar estagnado.

Por tudo isso, este livro mostrara ser de grande valia para todas as
pessoas interessadas em saber como devemos agir em relacdao aos animais
de outras espécies. [gualmente, pode ser uma ferramenta muito interessante
parase trabalhar tal tema no campo académico. E também é uma obra espe-
cialmente ttil para quem defende os animais, pois possibilita compreender
melhor os principios nos quais a defesa dos animais esta baseada, e fornece
ferramentas e argumentos tedricos sélidos para se realizar a defesa dos
animais de forma mais eficiente.

Nao ¢é estranho que seja assim, conhecendo ao autor. Luciano
Cunha néo s6 é doutor em filosofia, especialista em questdes de ética
pratica: ele é, sobretudo, um ativista pelos animais. Pude comprovar isso
lendo os seus varios escritos sobre esse tema, dos quais este livro ¢ a sua
contribui¢do mais recente, e também o tendo como colega de ativismo
na organizacao Etica Animal. Desde que o conheci, hd mais de dez anos,
ele nunca deixou de trabalhar incansavelmente nessa causa. Por isso, o



fato de que este livro finalmente tenha visto a luz é uma dtima noticia
paratodas as pessoas com interesse neste assunto. E também, sobretudo,
para os animais.

Oscar Horta

Professor do Departamento de Filosofia e Antropologia
da Universidade de Santiago de Compostela






SUMARIO

PROLOGO. ... . 19

CAPITULO 1

A CONSIDERACAO MORAL DOS SERES SENCIENTES ................. 23
1. Consideracdo moral diretaeindireta...............coo i, 23
2. Alguma consideracao moral e consideracdo moral plena ......................... 24
3. A situacdo tipica dos animais ndo humanos.................oooiiiii i 25
4. As visdes que nao veem nada de errado com a situacdo dos animais.............. 26
4.1. AmbientaliSmo ... 27
4.2, ESPECISINO ..ottt 27
5. Resumo das visdes que ndo veem nada de errado na situacio atual dos animais nao
hUmManos . ... oo 31
CAPITULO 2
DISCUTINDO AS DEFESAS DO ESPECISMO ...........ccooviiiiiee... 33
1. Defesas do eSPeCiSINO. ...ttt ettt 33
2. A defesa definicional do especismo antropocéntrico. ................coooinan.. 33
3. Defesas do especismo antropocéntrico que apelam a critérios metafisicos........ 34
4. Defesas do especismo antropocéntrico que apelam a capacidades e/ou relacdes. .36
4.1 O argumento das capacidades/relacdes ...............oooeiiiiiiiiiiiiii .. 36
Argumento das capacidades/relacdes (quanto a consideracdo moral) ..................... 38
Argumento das capacidades/relacdes (quanto a estatura moral).......................... 38
4.2 Criticas ao argumento das capacidades/relacdes.............................. 38
Questionando que os animais carecam das capacidades/relacoes listadas................. 38
Questionando a relevancia das capacidades/relacoes listadas............................ 39
O argumento da sobreposicdo das espécies............... ...l 40
4.3 Conclusao quanto ao argumento das capacidades/relagdes ................... 41
5.0 argumento do potencial......... ...t 41
6.0 argumento dO GIUPO . ...ttt ettt et 42
7. Especismo indexical ..... ... 44
8. O argumento das distingdes bioldgicas ............cccooiiiiiiiiiiiiiii i 46
9. O argumento do apeloaonatural...............oooiiiiiiii 46
10. A defesa do especismo através de um apelo ao respeito pelas tradigoes. ......... 49

11, CoNCIUSAO ...t e 56



CAPITULO 3
ARGUMENTOS A FAVOR DA CONSIDERACAO DOS SERES

SENCIENTES ... i 57
L INtrodUCAO. . oo 57
2. O argumento da relevancia e o critério da senciéncia...................cooeii. 57
3. O argumento da igual consideracao ...............oooiiiiiiiiiiiiiii i 61
4. O argumento da imparcialidade ............ ... 66
5. CONCIUSAOD « .ttt e 69

CAPITULO 4

DISCUTINDO OBJECOES A CONSIDERACAO

DOS SERES SENCIENTES ... ..o 71
1. O critério da senciéncia s6 faz sentido em teorias do bem-estar hedonistas? ..... 71

2. Dando igual considerac¢io aos seres sencientes, é impossivel resolver conflitos?..72

3. O critério da senciéncia s6 faz sentido em uma teoria normativa utilitarista?. . ... 73

4. O argumento da relevancia salta do que é para o que deveser? ................... 74
O argumento das razdes para agir a partir de julgamentos de valor ..................... 75
5. A defesa do especismo baseada no egoismo..................oooiiiii 77
6. Seria o argumento da relevancia incompativel com o antirrealismo moral? ...... 81
7. A objecdo de que o sofrimento pode ser positivo, e o prazer, negativo............ 82
8. A objecdo centrada na ideia de merecimento ...............oiiiiiiiiiiiiiiit 84
9. A objecdo de que seres mais racionais sao mais vulneraveis....................... 87
10. A objecao inteligentista. .........coouuiiiiii e 89
Ocasodatrocadelugar .......... .. 0 . . . i 90
O caso dos alienigenas inteligentissimos. .. ..........oouiiiiiuii i 91
11. As acusacdes de antropocentrismo e de “reinismo”........................oo... 91
12. Obje¢oes ambientalistas: biocentristas e holistas ....................coa.. 93
13. Uma moralidade “fria™........ ... oo 96
14, CONCIUSAO . . ..ttt 98
CAPITULO 5
O DANO DA MORTE PARA OS ANIMAIS NAO HUMANOS ............. 99
1. Seriam os animais ndo humanos prejudicados comamorte? ..................... 99
2. O dano da morte como gerador de experiéncias negativas........................ 99
3. O dano da morte enquanto dano por impedimento do que é positivo ........... 100
4. O dano da morte como impedimento da satisfacao de preferéncias ............. 101
5. O dano da morte como impedimento do desfrute de experiéncias positivas..... 102

6. Conclusdes quanto ao dano da morte para os seres sencientes................... 104



7. Entendendo por que a objecao das plantas ndo funciona ........................ 104

8. Medindo a magnitude dodanodamorte ... 105
9. A abordagem dos interesses relativos a0 tempo..............oooviiiiiiiii 107
10. Criticas & abordagem dos interesses relativos ao tempo ........................ 108
11 CONCIUSAO . . ..o 112
CAPITULO 6
IMPLICACOES PRATICAS DA CONSIDERACAO PELOS SERES
SENCIENTES ... 113
1. Recapitulando as conclusdes quanto a consideracdo moral dos seres sencientes 113
2. A questao da exploracdo animal .......... ..o 114
3. Deontologia, consequencialismo, e a questao da experimentacdo animal........ 118
4. Deveres positivos em relacdo aos seres sencientes ndo humanos................. 121
5. Direitos legais para 0s seres SeNCIeNtes .. .........oeeuuneeeiiinneeiiinneeennnn .. 125
Direitos legais, direitos morais, deontologia e consequencialismo........................ 127
6. A questao da importancia da situacdo dos animais, frente a outras questdes. ... . 129
7.CONCIUSAO . ... 130
CAPITULO 7
O CONFLITO ENTRE O AMBIENTALISMO
E A CONSIDERACAO PELOSANIMAIS. .............coooiiiiiiiiiil, 131
1. O debate sobre a consideracio moral do meio ambiente......................... 131
2.0 que 0 ambientaliSmO NA0 €. . ... ..ot 132
3. Tipos de ambientaliSmo ............oouuiiiiiiiii i 132
4. A meta do ambientalismo ndo é o bem dos seres sencientes ..................... 134
5. Exemplos de praticas ambientalistas prejudiciais aos animais ndo humanos. .... 136
5.1 A defesa ambientalista da exploragdo animal .........................oL. 136
5.2 Experimenta¢ao animal para fins ambientalistas............................. 137
5.3 Matanca de animais classificados como membros de espécies invasoras ... . .. 138

6. Discutindo o conflito entre o ambientalismo e a consideracio pelos animais. ...139

7. CONCIUSAOD .ottt 142
CAPITULO 8
O PROBLEMA DOS DANOS NATURAIS .....cooiiiiiiiiiiiiiiieen 145
1. A proposta de prevenir/minimizar os danos naturais............................ 145
Argumento da implicac@o .......... . ... i 146
2. O que acontece aos animais se deixarmos a natureza seguir o seu curso?........ 146

3. Arbitrariedade na hora de se aprovar ou reprovar uma intervenc¢do na natureza 151



4. O problema dos danos naturais € 0 €SPeciSmO. .. .........ovveeeiiiieieeiunnn... 153
5. Objecoes centradas na preocupacdo com o bem dos animais .................... 155

5.1 A acusacdo de impor valores antropocéntricos e de humanizar os animais. ..156

5.2 A objecao centrada naliberdade...................... 157
5.3 A acusacgdo de paternalisSmo . ...........oiiiiiii i 159
5.4 A acusacdo de criar dependéncia..............oooi i 159

6. Duracéo do sofrimento, dano da morte e a questdo dos danos naturais. ......... 160
7. O apelo ao natural e o desvalor dos danos naturais...................cooooeee. 163
8. Contraexemplos a relevancia moral da origem dodano ......................... 165
O caso das granjas industriais NATUTAIS ... .........ovieiiuiin it 165
O caso do pldstico NAtUTal. .. ... ... oo 166
O caso da natureza antropogénica ... 166
9. As razdes para prevenirmos/minimizarmos os danos naturais .................. 167
10. O critério do territério e o apeloaonatural ... 168
11. A questdo dos conflitos entre 0s animMais .............cooevviieeieiiiiniiinnnn... 171
12. As objecoes ambientalistas a proposta de ajudar os animais na natureza ....... 173
13. O argumento dos mais adaptados .............oooiiiiiiiiii i 176
14. O papel da ciéncia, o papel da ética e a questdo dos danos naturais............. 178
15. Danos naturais e responsabilidade moral................... ... 179
16. Prevenindo danos naturais de maneira eficiente....................ooiiin. 183
17. A preocupacio de tornar o cenario ainda pior ao tentarmos ajudar ............ 186
18. Conclusao sobre a importancia do problema dos danos naturais............... 190

CAPITULO 9

AJUDANDO OS ANIMAIS DE MANEIRA EFICIENTE ................... 193
1. Pensando em como causar o maiorbem ............ ... 193
2. Parametros relevantes para estabelecermos a prioridade de um problema....... 193
3. Vieses quanto a consideragdo moral ... 195
31O VIES da eSPECIe . ..ottt 195
3.2 Outras hierarquias com base em parametros irrelevantes ................... 197
4. Vieses que impedem a avalia¢do sobre o quao negativo é um dano .............. 198
5. Raciocinio motivado e viés de confirmacao...............oooiiiiiiiiiiiiiiin.. 198
6. Vieses em relacdo a quantidades ... 199
6.1 O viés dos casos individuais. ...............ooooiiii i 199
6.2 Insensibilidade ao alcance............. ... 200
7. Heuristica de disponibilidade .................o 201
8. Viés temporal. . ... ... 203

9. Por que se preocupar COmM O fUtUrO ... ......ooueeetttt it 204



10. Viés da PropOTCaO ... oottt ettt 206

11. Viés da propor¢ao temporal . ..........ooooiiii i 207
12. Olhando sé para os efeitos negativos ou sé para os efeitos positivos............ 208
13. Negligéncia do impacto do ideal promovido ...................coooiiiiiii.... 210
14, CONCIUSORS . . ...t et 223
CONCLUSOES FINAIS ...........oiiiiiiiiiiiiiiiiiiiie e 225
REFERENCIAS ...t 229
INDICE REMISSIVO. ... ...ttt 245

17






PROLOGO

Considere os dois casos a seguir:

No primeiro caso, Maria é capturada e colocada por alguém em uma
sala onde ndo consegue fugir. Apavorada, vé alguém aproximar-se dela com
um magcarico. Ela grita, mas é em vao: o seu algoz produz queimaduras por
todo o seu corpo. Como consequéncia, Maria sente um sofrimento extremo
e prolongado, e, ap6s uma agonia que dura varios dias, finalmente morre.

No segundo caso, Maria estd com uma terrivel doenca, causada natu-
ralmente, que faz com que ela tenha um enorme sofrimento: uma dor
equivalente a ter queimaduras por todo o corpo (similares em intensidade e
duracéo as queimaduras do primeiro caso). Felizmente, a doenca é facilmente
curavel. Contudo, aqueles que poderiam cura-la simplesmente decidem nao
oferecer o tratamento. Como resultado, o sofrimento extremo de Maria se
prolonga por varios dias, quando ela finalmente morre.

Poder-se-ia pensar que Maria teve que passar por todo esse sofrimento
em ambos os casos porque qualquer outra possibilidade de acao resultaria em
um sofrimento ainda maior para outros individuos. Contudo, esse nao é o
caso. Nos exemplos anteriores, a opcao de impedir o tormento de Maria nao
causaria um tormento maior do que aquele que impede. Acrescentemos ainda
a seguinte informacdo: Maria ndo fez nada para merecer esse sofrimento.

Muitas pessoas, diante dessas informagoes, nao teriam duvidas: con-
cluiriam que o algoz de Maria, no primeiro exemplo, e as pessoas que se
recusaram a medica-la, no segundo, agiram nao apenas de modo injusto,
mas monstruoso.

A imensa maioria das pessoas, contudo, consideraria que as infor-
magoes oferecidas até agora sao insuficientes para se condenar ou aprovar
as decisoes dos casos citados. Por exemplo: considerariam muito impor-
tante saber a que espécie Maria pertence. Diriam que as pessoas dos casos
relatados agiram de modo injusto apenas se Maria fosse humana. Ja outras
afirmariam que, caso Maria ndo fosse humana, houve injustica apenas se a
espécie a qual ela pertence estivesse em risco de extingdo. Outra visao muito
comum considera que, se Maria ndo fosse humana, houve injustica apenas se
ela tivesse certas capacidades cognitivas, mas, caso seja humana, a injustica
ocorreu independentemente de quais capacidades cognitivas ela possui.

19



LUCIANO CARLOS CUNHA

Ha também quem diga que, caso Maria nao fosse humana, apenas
a pessoa do primeiro exemplo agiu de modo injusto. Defenderiam que,
em se tratando de animais ndo humanos, sé temos a obrigacdo de nao os
prejudicarmos com nossas praticas ou de os ajudarmos quando sio vitimas
de outros humanos, mas que nio temos obrigacao de ajuda-los quando sao
vitimas de processos naturais como doencas, por exemplo. Contudo, se Maria
fosse humana, muito provavelmente a imensa maioria das pessoas diria
que os envolvidos na situacao agiram de modo injusto em ambos os casos.

Esse exemplo parece mostrar que a imensa maioria das pessoas adota
atitudes muito distintas, dependendo de se os afetados por suas decisoes
sdao animais humanos ou nao humanos. Vejamos trés exemplos dessas
atitudes opostas:

1. Matar e causar sofrimento a animais ndo humanos para comer,
fazer experimentos ou vestir sao acdes abundantemente praticadas
e aceitas. A escolha por fazé-lo ou ndo, é normalmente entendida
como uma questdo de preferéncia pessoal, e nao de justica. Em
contrapartida, fazer o mesmo com humanos é amplamente con-
denado como algo monstruoso.

2. O erro em matar um animal ndo humano é normalmente visto
como dependente de se sua espécie esta ou nao em risco de extin-
¢do. Normalmente, ndo se vé nada de errado em matar animais
nao humanos, desde que a matanca nao seja tao grande ao ponto
de colocar a espécie em risco de extin¢ao. Em contrapartida, nor-
malmente defende-se que matar humanos é errado, e que isso nao
depende de a espécie humana estar ou ndao em risco de extingao.
Alias, a populacao humana é imensa, e normalmente matar um
humano é algo condenado em maior grau do que matar qualquer
outro animal.

3. Uma visdo predominante no movimento de defesa animal é a de
que deveriamos deixar de prejudicar os animais nao humanos
com nossas praticas, mas que, em relacdo aos danos que sofrem
em decorréncia de processos naturais (como fome, sede, doencas,
desastres naturais etc.), deveriamos “deixar a natureza seguir 0o
seu curso’, e ndo interferir em suas vidas. Em contrapartida, os
movimentos que lutam em defesa de humanos nao defendem que o
respeito pelos humanos deveria ser algo limitado somente a deixar

20



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

de prejudica-los com nossas praticas. Normalmente, defende-se
que, independentemente de a ameaga surgir de praticas humanas
ou de causas naturais, o bem dos humanos deve ser garantido.

Este livro examina se ha justificativa para mantermos essas atitudes
dispares. Em termos mais gerais, a discussdo aqui buscara investigar em
que critérios devemos nos basear para determinar quem deveria ter o
seu bem considerado, e qual o grau de consideracao devido ao bem de
cadaum. O livro também examina as implicacdes praticas que se seguem
desses critérios.

21






Capitulo 1

A CONSIDERACAO MORAL DOS SERES
SENCIENTES

1. Consideracao moral direta e indireta

Nos quatro primeiros capitulos, discutiremos se os animais nao
humanos devem receber consideracdo moral direta, e, em caso positivo, qual
deveria ser o grau dessa consideracdo. Assim, é importante definirmos
com clareza o conceito de consideracdo moral, bem como os outros termos
centrais que se relacionam ao mesmo. Primeiramente, serd apresentada
uma breve definicao de consideracao moral. Em seguida, serao detalhadas
as distincoes entre consideracdo moral direta e consideracdo moral indireta, e
entre alguma consideracao moral e consideracdao moral plena.

A consideracao moral diz respeito as razdes para agir de determinada
forma ou de outra diante de um objeto. “Objeto” aqui pode se referir a algo ou
a alguém. Alguém (ou algo) é objeto de considera¢do moral direta quando a
prépria forma pela qual é afetado por nossas acoes (sejam atos ou omissoes)
é o que oferece as razdes para agirmos dessa ou daquela maneira. Isto é,
nesse caso, as razoes para agir tém como fim dltimo a preocupa¢ao com a
propria maneira pela qual o objeto em questao sera afetado. Se, por outro
lado, as razdes para agirmos de certa maneira diante de tal objeto derivam
unicamente do modo como outros objetos sdo afetados indiretamente,
entdo esse alguém (ou algo) é apenas objeto de consideracdo moral indireta.
Vejamos alguns exemplos.

Existem coisas que normalmente sdo vistas como sendo objeto somente
de consideragdo moral indireta. Tomemos o exemplo de um tijolo. Normal-
mente, ndo vemos o modo como o tijolo ¢é afetado como gerando razoes
diretas para agirmos dessa ou daquela forma. Geralmente, pensamos que nao
devemos quebrar um tijolo somente se alguém precisa desse tijolo. Nesse
caso, a considera¢ao moral pelo tijolo é apenas indireta, pois se relaciona
aos interesses de quem precisaria do tijolo. Contrastemos com o caso de
uma crianca. Quando dizemos que a possibilidade de uma crianga sofrer

23



LUCIANO CARLOS CUNHA

é, em si, uma razdo para nio lhe causar sofrimento, estamos a afirmar que
a crianca é objeto de consideracao moral direta.

Normalmente, todos aqueles que sdo objeto de consideracao moral
direta o sao também de consideracdo moral indireta. Por exemplo, pode-
mos dizer que o proprio sofrimento que a crianca teria é uma razao para
ndo lhe fazer sofrer, mas que se somam a essas razdes o sofrimento que os
pais teriam com o sofrimento dela. Nesse caso, o que estariamos dizendo é
que a crianca é tanto objeto de considerag¢ao moral direta quanto indireta.
Podemos dar entao uma definicdo mais precisa de consideracdao moral direta:

Alguém (ou algo) é objeto de consideracao moral direta quando a
possibilidade de um curso de acdo (seja decorrente de ato ou omissao)
afetd-lo negativamente é uma razdo direta para se evitar esse curso de acao,
e a possibilidade de um curso de ag¢ao afeta-lo positivamente é uma razao
direta para se adotar esse curso de acao.

Como veremos a seguir, no item 4, existem determinadas visdes que
afirmam que os animais ndo humanos devem ser objeto apenas de conside-
racdo moral indireta, enquanto outras visdes afirmam que também devem
ser objeto de consideracdo moral direta.

2. Alguma consideracao moral e consideracao moral plena

Ha quem defenda que os animais nao humanos devem ser objeto
de consideragao moral direta, mas que essa consideracao deve ser menor
do que aquela devida a humanos. Nesse caso, o que se estaria a fazer é
afirmar que a estatura moral de humanos deve ser maior do que a dos
animais ndo humanos. Isto é, esse alguém estaria a defender que os ani-
mais ndo humanos devem receber alguma consideracao moral, mas nao
uma considera¢ao moral plena, ndo uma igual consideracdo. Detalhemos
um pouco a no¢ao de consideracdo moral plena (também chamada de igual
consideracdo):

Se dois individuos A e B sdo objeto de consideracao moral plena,
entdo, diante de prejuizos/beneficios de magnitude similar, fudo o mais sendo
igual (por exemplo, igual possibilidade de promover o beneficio e evitar o
maleficio; nenhum deles merecer o maleficio em questdo; probabilidade
de desdobramentos futuros de consequéncias positivas e negativas simila-
res etc.), a forca das razoes para se evitar o prejuizo ou para se promover o
beneficio em questdo é a mesma. Se, por outro lado, alguém mantiver que

24



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

os prejuizos/beneficios de magnitude similar em A e B, tudo o mais sendo
igual, geram razoes mais fortes para serem considerados no caso de A,
estd afirmando que a consideracdo devida ao individuo A é maior (e que,
portanto, B nao é objeto de consideracdo moral plena).

A consideracao moral plena requer que prejuizos/beneficios de mag-
nitude similar em individuos distintos recebam igual consideracao. Se dois
individuos sao objeto de consideracdo moral plena, a forca das razdes para
evitarmos que sejam prejudicados, ou para que recebam um beneficio, tudo
o mais sendo igual, depende da magnitude desses prejuizos e beneficios, e
ndo de sobre quem recairdo. Isso é o mesmo que afirmar que, tudo o mais
sendo igual, quanto maior a magnitude do prejuizo, mais fortes as razoes
para evita-lo (e, quanto maior a magnitude do beneficio, mais fortes as
razdes para promové-lo).

Isso tudo mostra que é possivel alguém ser vitima de uma discri-
minagdo (isto é, um tratamento desfavoravel injusto') mesmo que receba
consideracdo moral direta. Se, por alguma razdo, alguém deve ser objeto
de consideracao moral plena, mas recebe uma considera¢do menor do que
deveria, estd a sofrer discriminacao.

3. A situacao tipica dos animais nao humanos

Animais ndao humanos sao sujeitados rotineiramente a extremos de
sofrimento. Ha um ntimero gigantesco deles em situacdo de sofrimento
extremo, decorrente de sua exploracio?, mais notadamente na producao
de animais para consumo. Normalmente, os animais sdo confinados em
espacos escuros e muito pequenos, frequentemente sem poder se mover
durante uma vida inteira (muitas vezes varios animais sao confinados
em uma Unica gaiola). Além disso, normalmente ficam sujeitos a todo
tipo de doencas e ferimentos. Nos laboratdrios, sao for¢cados a uma série
de experimentos, muito frequentemente dolorosos. O uso nao se limita
a producao culinéaria. Quase todos os setores da vida humana envolvem
exploracdo animal: pesquisas, testes laboratoriais, caca, vestuario, entre-
tenimento e na fabricacao de praticamente todo tipo de produto.

Ha, além disso, um gigantesco nimero de mortes. Somente para con-
sumo, anualmente, sdo mortos algo entre um e trés trilhoes (isto é, entre

! Sobre a definicao de discriminacio, ver os trabalhos de Lippert-Rasmussen (2006) e Horta (2010b).

2 Para um relato detalhado, ver Singer (2004).

25



LUCIANO CARLOS CUNHA

1.000.000.000.000 e 3.000.000.000.000) de peixes capturados no mar; centenas
de bilhoes de peixes criados em fabricas de peixe; e em torno de 60 bilhdes de
mamiferos e aves (FAO, 2010; MOOD; BROOKE, 2010). Com vistas a apontar
o qudo grande é a quantidade de mortes causadas pelo uso de animais para
consumo, frequentemente é citado que sao mortos 60 bilhdes de animais ao
ano. Contudo, essa quantia faz referéncia apenas a mamiferos e aves. Isso
é deixar de fora a imensa maioria da exploracdo animal: o uso de animais
aquaticos. Como apontado antes, a quantidade de peixes e de outros animais
marinhos morta para consumo anualmente é estimada entre um e trés trilhoes
(ndo se sabe exatamente a quantidade de animais aquaticos mortos porque
o seu uso é medido em toneladas). O niimero de mamiferos e aves mortos
anualmente (60 bilhdes) representa apenas 6% de um trilhdo, e apenas 2% de
trés trilhoes. Ou seja, peixes e outros animais aquaticos representam pelo
menos algo entre 94% e 98% dos animais mortos para consumo.

Além disso, uma quantidade vastissima de animais selvagens é fre-
quentemente vitima de sofrimento intenso e de morte prematura. Como
veremos em detalhes no capitulo 8, parte desses prejuizos é decorrente da
acao humana, mas boa parte resulta da propria maneira como acontecem os
processos naturais, independentemente de acio humana (HORTA, 2010a,
p-73-88; NG, 1995, p. 255-285). Em resumo, a situacdo de uma quantidade
gigantesca de animais ndao humanos, seja na exploracao, seja na natureza,
¢ extremamente negativa.

4. As visdes que nao veem nada de errado com a situacao dos animais

Boa parte das pessoas acredita que o sofrimento e as mortes dos animais
ndo humanos nio sdo suficientes para que devamos modificar sua situacido
com vistas a evitar os prejuizos de que padecem. Por exemplo, muitas cam-
panhas contra a criacdo de animais para consumo enfatizam que ela pode ser
prejudicial a sadde humana ou a0 meio ambiente. Isto é, enfatizam que outra
razdo adicional (antropocéntrica e/ou ambientalista) é necessaria para que
devamos nos posicionar contrariamente a tais praticas. O fato de essas cam-
panhas existirem ¢ sinal de que o ptiblico com o qual elas visam se comunicar
acredita que o sofrimento e as mortes dos animais ndo sdo razdes suficientes
para que devamos tentar modificar a situacao na qual se encontram.

E possivel que tal posicionamento por parte do publico surja devido a
uma das duas crengas a seguir: 1) que os animais ndo humanos nao impor-
tam diretamente; 2) ou que importam diretamente, mas muito pouco (nao

26



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

o bastante para que devamos nos preocupar em modificar a situacao extre-
mamente ruim da qual padecem). Vejamos algumas posicoes que poderiam
estar na base dessas crencas:

4.1. Ambientalismo

E possivel que algumas pessoas mantenham a crenca de que o bem
dos animais nao humanos nao importa diretamente por acreditarem que
nenhum individuo importa diretamente (seja humano ou nao humano).
Esse é o caso, por exemplo, das visdes que adotam um critério ambientalista
holista de consideracdo moral. Tal critério defende que apenas fotalidades
(como espécies, ecossistemas, biodiversidade, equilibrio ecoldgico etc.)
importam diretamente, e ndo os individuos. Um exemplo é a visao de
Leopold (2000, p. 155).

“Totalidades” aqui ndo se refere ao conjunto dos individuos. Quando
uma visdo que adota o critério ambientalista holista de consideracdo moral
prescreve preservar, por exemplo, espécies, ndo esta preocupada em pro-
teger uma maioria frente a uma minoria de individuos. Alias, ndo esta
preocupada diretamente em proteger individuo algum, e sim, a espécie
enquanto entidade abstrata (e protege alguns individuos porque fazé-lo é
instrumental a preservacdo da espécie). Alids, quanto menos populosa for
uma espécie, mais essa visao vera como importante preserva-la, pois o risco
de ela desaparecer é maior.

Da mesma maneira, quando uma visao que adota o critério ambientalista
holista de consideracdo moral defende nao alterar um ecossistema, nao o faz
por acreditar que isso é bom para os animais ali inseridos: a preocupacio é
com o ecossistema em si (independentemente do que é melhor ou pior para os
animais). Nessa visao, o bem dos animais (humanos ou ndao humanos) importa
apenas indiretamente a preservacio daquelas totalidades. Ou seja, tal visiao ndo
esta preocupada com o bem dos seres sencientes (isto é, aqueles seres capazes
de sofrer e desfrutar), e sim, com totalidades ndo sencientes. Assim, em tal
visdo, os animais sdo beneficiados ou prejudicados dependendo do que for
necessario para preservar aquelas totalidades nao sencientes.

4.2. Especismo

Rarissimas pessoas adotam o critério ambientalista holista de
consideracao moral. Isso é evidenciado pelo seguinte: se humanos se

27



LUCIANO CARLOS CUNHA

encontrassem na situagao na qual se encontram os animais ndo huma-
nos, a imensa maioria das pessoas defenderia que temos obrigacdo de
modificarmos tal situacdo por preocupacdao com o bem dos humanos que sdao
as vitimas (e ndo somente por uma preocupacido indireta com espécies
ou ecossistemas).

Isto é, a maioria das pessoas acredita que o bem dos humanos é impor-
tante em si. E, ndo apenas isso. Também acredita que o bem dos humanos
importa a ponto de que deveriamos fazer algo para mudar sua situacao, caso
estivessem na posi¢ao em que se encontram os animais nao humanos. Ao
mesmo tempo, a maioria das pessoas acredita que o bem dos animais nio
humanos nio importa o bastante a ponto de que deveriamos fazer algo para
mudar a situacdo na qual se encontram (por exemplo, evitar prejudica-los,
e ajudé-los).

Desse modo, é muito provavel que a imensa maioria das pessoas
acredite: 1) ou que apenas humanos importam diretamente; 2) ou, que
apesar de os animais ndo humanos importarem diretamente, importam
menos do que os humanos.

Essas sao duas teses antropocéntricas (uma quanto a consideracdo moral,
e outra quanto a estatura moral). Estdo implicitas em afirmacdes do tipo:
“por que se preocupar com o que acontece com os animais (ndo humanos)
quando ha tantos problemas que afetam humanos?”; “por que ndo vao cuidar
de criancas 6rfas?” etc. Os defensores da consideracdo pelos animais ndo
humanos acusam essas duas teses antropocéntricas de cometerem uma
discriminacdo analoga ao racismo: o especismo. No presente capitulo, ndo
discutiremos se devemos rejeitar ou aceitar o especismo. Isso serd feito
nos capitulos 2, 3 e 4. Agora, o objetivo é apenas dar uma definicao precisa
do que é o especismo, para podermos discutir o tema depois. O especismo
pode ser definido da seguinte maneira:

Especismo: E o tratamento desfavoravel injusto contra quem nio
pertence a certa(s) espécie(s).

Assim, no especismo, quem nao pertence a uma ou mais espécies
em particular recebe injustamente uma consideragao desfavoravel. Essa
definicdo é importante porque nos lembra de cinco caracteristicas centrais
do especismo*® (que sao anélogas ao que acontece no racismo e no sexismo,
por exemplo) que muitas vezes sdo perdidas de vista:

> Para maiores detalhes sobre a definicao de especismo, ver Horta (2010e).

28



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

1. O especismo é um tratamento desfavoravel injusto contra membros
de determinada(s) espécie(s), e ndo contra as espécies. Espécies
ndo sao capazes de sofrer e desfrutar, pois sao entidades abstratas.
Assim, afirmar, por exemplo, que “todas as espécies sio igualmente
importantes para a manutencdo da vida no planeta” nao é uma
rejeicao do especismo, pois nada diz sobre a consideragao devida
a cada um dos membros de cada espécie. Em vez disso, rejeitar o
especismo envolveria defender que “cada ser senciente, indepen-
dentemente da espécie a qual pertenca, deve receber consideracdo
moral plena’, como sera explicado em mais detalhes no capitulo 3;

2. Assim como no racismo e no sexismo, o especismo acontece nao
somente quando um individuo é totalmente desconsiderado, mas,
também, quando tem seus interesses* considerados em menor
grau, em comparagao a interesses similares de membros da(s)
espécie(s) privilegiada(s);

3. Apesar de a manifestacao mais comum de especismo desfavorecer
quem ndo pertence a espécie humana (isto é, o especismo antropo-
céntrico), ha outras manifestacoes de especismo’. Um exemplo é dar
uma consideracdo menor a membros de espécies que nao temos
tanta simpatia ou que ndo conseguimos desenvolver empatia (como
répteis e insetos, por exemplo). Outro exemplo é dar uma conside-
racao menor a membros de espécies que nao sdo valorizadas pelo
ambientalismo (por exemplo, membros de espécies com uma popu-
lacdo abundante, ou membros de espécies consideradas invasoras).

4. O especismo é uma forma de discrimina¢dao. Como vimos, uma
discriminagao é todo e qualquer tratamento desfavoravel que é
injusto. Isso mostra que é equivocado definir o especismo como a
exploracio, o uso de membros de certa(s) espécie(s). Obviamente,
aexploracdo é uma forma de discriminacao. Mas, discriminacdes
nao se resumem a exploracao. Por exemplo, é possivel alguém ser
vitima de discriminacdo por conta do racismo sem estar sendo
escravizado ou explorado. Algumas das manifestagdes de especismo
que ndo envolvem explorac¢do serao discutidas nos capitulos 7, 8 e 9.

* O conceito de interesses esté a ser utilizado aqui da seguinte forma: algo é do interesse de alguém se for bené-
fico, positivo para esse alguém. Ou seja, diz respeito a tudo aquilo que promove o bem-estar de um individuo
(independentemente de se o individuo em questdo sabe ou nio da existéncia desse algo; de se formou ou nao
uma preferéncia ou desejo por esse algo etc.). Sobre esse ponto, ver Regan (2004 [1984], p. 87-103).

5 Sobre essa distincao, ver Faria e Paez (2014).

29



LUCIANO CARLOS CUNHA

5. E importante distinguir o especismo mesmo dos varios motivos
pelos quais as vitimas do especismo sao discriminadas. As posi-
cdes especistas sdo defendidas de diversas maneiras (discutidas
no capitulo 2). O especismo ndo acontece somente quando mem-
bros de certa(s) espécie(s) sdo discriminados devido ao préprio fato
de pertencerem a tais espécies. Essa é apenas uma das defesas
do especismo (chamada de defesa definicional). Alegacdes como
“os membros da espécie x importam menos porque sio menos
inteligentes”, “porque ndo possuem uma linguagem” ou “porque
nao tém alma” sdo também defesas do especismo. Recordemos,
0 especismo é um termo analogo ao racismo. O racismo nao se
resume a instancias em que alguém afirma “os membros da raca
X importam menos devido ao proprio fato de pertencerem a raga
x’, mas, sim, diante de outros tipos de alegacdes como “porque
sdo menos inteligentes”, “porque nido possuem uma linguagem”,
“porque nio tém alma” etc. E por esse motivo que é equivocado
definir o especismo como a discriminacdo contra alguém por nao
pertencer a certa(s) espécie(s). A definicdo tem de ser, em vez disso,
“a discriminacdo contra quem ndo pertence a certa(s) espécie(s)”
— independentemente do motivo.

Poderia ser objetado que, em relacdo ao racismo, o que torna injustas
alegacdes como “0s membros da raca x importam menos porque sio menos
inteligentes” é que é falsa a afirmacao factual feita por elas, uma vez que nao
podemos deduzir o nivel de inteligéncia de alguém a partir de sua raca. No
entender dessa objecao, é isso o que faria ndo serem injustas alegacdes do
tipo “os membros da espécie x importam menos porque sdo menos inte-
ligentes”, ja que é possivel deduzir, em muitos casos, a partir da espécie a
qual alguém pertence, o seu nivel de inteligéncia. Contudo, como veremos
detalhadamente no capitulo 3, o que faz uma atitude ser justa ou injusta
tem a ver, antes de tudo, com o critério que adota ser ou nao relevante para
a questdo que visa responder. Assim, é possivel que certa afirmacao fac-
tual esteja correta e, ainda assim, a prescricdo baseada nela ser injusta, por
adotar um critério irrelevante para o grau de consideracdo. Por exemplo,
a afirmacao factual “bebés humanos tém menos capacidade de raciocinio
abstrato do que adultos humanos” provavelmente é verdadeira, mas isso
nao parece justificar tratar pior os bebés do que os adultos.

30



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Assim, apesar de amplamente difundidas, sdo bastante equivocadas
as definicoes de especismo que afirmam: 1) que o especismo é uma dis-
criminacio contra certas espécies (como vimos, o especismo desfavorece
injustamente os membros de certa espécie ou de certas espécies, e ndo as
espécies); 2) que o especismo acontece somente quando o bem de certo
individuo é totalmente desconsiderado (e ndo quando recebe uma consi-
deracdo menor); 3) que o especismo se resume a favorecer injustamente
humanos (como vimos, isso é confundir o especismo antropocéntrico com
0 especismo como um todo); 4) que o especismo se resume a exploracdo de
membros de determinada(s) espécie(s), e ndo a discriminacdo desses membros
como um todo e; 5) que o especismo sé acontece quando o motivo oferecido
para discriminar é o préprio fato de a vitima pertencer a tal espécie (isso
é confundir uma defesa particular do especismo, a defesa definicional, com
o préprio especismo).

5. Resumo das visdes que nao veem nada de errado na situacao
atual dos animais nao humanos

Diante do exposto, percebe-se que existem trés visdes principais
que defendem que ndo temos a obriga¢do de melhorar a atual situagao dos
animais ndo humanos: 1) as que adotam o critério ambientalista holista de
consideracdo moral; 2) as que adotam o critério antropocéntrico de con-
sideracdo moral (ou o critério antropocéntrico combinado com o critério
ambientalista holista) e; 3) as que adotam o critério antropocéntrico de
estatura moral.

No capitulo 2, discutiremos algumas defesas do especismo. No capi-
tulo 3, serdao apresentados trés argumentos que apontam um sério problema
para toda e qualquer visdo que ndo dé consideracdao moral plena a todo e
qualquer ser senciente (isto é, sdo problematicas nao somente as posicdes
especistas, como também as distintas variantes do ambientalismo e também
outras visdes como, por exemplo, o egoismo).

31






Capitulo 2

DISCUTINDO AS DEFESAS DO ESPECISMO

1. Defesas do especismo

O racismo é cada vez mais reconhecido como uma forma de discrimi-
nacdo, isto é, um tratamento desfavoravel injusto. Contudo, muitas pessoas
que rejeitam o racismo aceitam o especismo. Essas pessoas acreditam que
o racismo € injusto, mas o especismo nao é. Sera essa posi¢ao defensavel?
Discutiremos a seguir algumas das principais defesas do especismo. Os
itens 2 a 6 discutem defesas do especismo antropocéntrico. Os itens 7 a
10, por sua vez, discutem defesas do especismo que ndo fazem referéncia
anenhuma espécie em particular.

2. A defesa definicional do especismo antropocéntrico

E muito comum a afirmacio de que o racismo é errado porque preju-
dica membros da espécie humana, ao passo que nao haveria nada de errado
com o especismo justamente porque prejudica membros de outras espé-
cies. Quem adota esse tipo de posi¢ao poderia perguntar como é possivel
que os antiespecistas ndo consigam perceber essa diferenca tao 6bvia. Um
problema, contudo, é que fazer essas afirmagoes é ndo compreender o que
esta em discussao. A questao é exatamente: por que o critério da espécie
seria menos injusto do que o da raga?

Um tipo de defesa muito comum do especismo antropocéntrico, a
defesa definicional, consiste em dizer que apenas humanos importam (ou,
que importam mais) devido ao préprio fato de pertencerem a espécie
humana. Defensores dessa visao sdo Diamond (1991), Gaita (2003) e
Posner (2004). Um exemplo desse tipo de defesa é a afirmacido: “o que
torna correto desconsiderar os animais ndo humanos ou considera-los
em menor grau é simplesmente o fato de eles ndo serem humanos”.

Um dos problemas desse argumento é que ele é circular: visa expli-
car por que é importante pertencer a espécie humana, mas ja assume de

33



LUCIANO CARLOS CUNHA

antemao que isso é o que importa. Ou seja, ndo explica nada, porque ja
assume aquilo que se propde a explicar. Para utilizar um termo mais téc-
nico, essa defesa do especismo (e varias outras, como veremos a seguir)
comete a falacia conhecida como peticao de principio.

Por fazermos parte do grupo privilegiado, no caso do especismo
antropocéntrico, é mais raro percebermos os graves problemas com suas
defesas. Mas bastaria trocar o grupo favorecido para prontamente perce-
bermos que a defesa definicional é circular. Vejamos alguns exemplos:

Imaginemos que alguém defendesse que apenas amebas importam (ou
que importam mais) e que, quando perguntissemos o porqué, simplesmente
respondesse: “porque elas sio amebas, é 6bvio!”. Esse argumento é fraco porque
ndo explica o que ha nas amebas que justificaria privilegia-las. Se um racista
defendesse a sua posicio com o argumento de que “os membros da raca x
importam mais simplesmente porque sio membros da raga x”, prontamente
reconheceriamos que tal argumento é fraco, ja que ele nao explica nada.

Assim, para alguém defender que apenas humanos deveriam receber
consideracio (ou que deveriam receber uma consideracdo maior) teria de
explicar o que hd nos humanos que faz com que sejam os inicos que devam
importar (ou que devam importar mais).

3. Defesas do especismo antropocéntrico que apelam a critérios
metafisicos

Muitas vezes, o especismo antropocéntrico é defendido apelando-se
para critérios metafisicos, como nas posicoes de Harrison (1989) e Reichmann
(2000). Alguns desses critérios sdo religiosos: “humanos foram criados
a imagem e semelhanca de deus”; “apenas humanos possuem uma alma
imortal”; “humanos possuem uma rela¢do especial com deus”; “humanos
estdo acima em uma cadeia de reencarnacoes” etc. Outros critérios meta-
fisicos comumente citados em defesa do especismo antropocéntrico nio
sao religiosos. Por exemplo: “humanos possuem dignidade” e “humanos
possuem um status ontoldgico superior que sabemos por intuicao”. Alguns
desses critérios dizem respeito a tracos individuais (como possuir uma alma
imortal); ja outros se referem a relacdes (como pertencer a espécie escolhida
por deus). A conclusio de todos esses argumentos é a de que, pelos motivos
apontados, ou apenas humanos devem receber consideragdo moral direta,
ou devem recebé-la em maior grau.

34



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Um primeiro problema é que todos os argumentos desse tipo ape-
lam a caracteristicas cuja verificacdo é impossivel. Novamente, pensemos
no defensor de que apenas amebas deveriam receber consideracdo moral
(ou que deveriam recebé-la em maior grau): ndo seria um bom argumento
dizer que a superioridade das amebas pode ser provada afirmando que elas
possuem uma relacao especial com deus, ou apontando que o defensor da
superioridade das amebas tem a intuicao de que elas possuem um status
ontoldgico superior, uma vez que nao ha como se verificar se essas alega-
¢Oes sdao ou nido verdadeiras. Contudo, se isso € assim no caso das amebas,
o é igualmente no caso dos humanos. Assim, para se defender que apenas
humanos contam (ou contam mais) é necessario nao apenas apontar uma
caracteristica distintiva dos humanos: no minimo essa caracteristica precisa
ser verificdvel.

Um segundo problema com esse tipo de argumento é que também
nao é explicado por que seria relevante para a considera¢ao moral alguém
apresentar as caracteristicas metafisicas em questao (por exemplo, possuir
uma alma imortal, possuir dignidade, possuir uma relacao especial com
deus etc.). Novamente, assim como acontece na defesa definicional do espe-
cismo antropocéntrico, discutida no item 2, a defesa que apela a critérios
metafisicos simplesmente assume, sem justificar, que ser criado a imagem e
semelhanca de deus, possuir uma alma imortal, possuir dignidade, possuir
um status ontoldgico superior etc., é o que importa para saber se alguém
deve receber consideragao moral (ou para se saber o grau de consideragdo
devido a alguém). Isto é, também se tratam de argumentos circulares. No
capitulo 3, veremos em detalhes um argumento que defende que mesmo que
essas caracteristicas fossem verificdveis, nenhuma delas seria relevante para a
consideracdo moral (nem para o grau desta).

Além desses dois problemas apontados, certas caracteristicas meta-
fisicas comumente mencionadas, se pudessem ser verificadas, na verdade
seriam uma razdo para se dar uma consideracdo maior, e ndo menor ou
nula, aos animais ndo humanos. Esse é o caso do argumento que alega
que os animais ndo humanos nio devem receber consideracio moral (ou
que devem receber uma consideracido menor) porque, supostamente, nao
possuem uma alma imortal. Suponhamos que fosse possivel verificar essa
alegacdo, e que realmente ficasse comprovado que todos os humanos
possuem uma alma imortal e nenhum nao humano a possui. Isto ¢, uma
vez mortos, os humanos continuariam a existir, enquanto os nao huma-
nos realmente desapareceriam. Ora, isso seria uma razao para se dar uma

35



LUCIANO CARLOS CUNHA

protecdo maior a vida dos ndo humanos, uma vez que, ja que essa vida
seria tudo o que possuiriam, seriam mais prejudicados com a morte do
que os humanos.

Assim, as defesas do especismo antropocéntrico que apelam a crité-
rios metafisicos falham por trés razdes: 1) fazem afirmacdes impossiveis
de serem verificadas; 2) mesmo se as afirmacoes pudessem ser verificadas,
as defesas nao explicam por que os critérios escolhidos seriam relevantes
para o estabelecimento da consideragao moral (ou para o grau dessa) e; 3)
algumas dessas afirmacoes, se pudessem ser verificadas, seriam uma razao
para dar uma considerag¢ao maior aos animais nao humanos.

4. Defesas do especismo antropocéntrico que apelam a capacidades
e/ou relacdes

4.1 O argumento das capacidades/relacdes

A posi¢ao de que os animais nao humanos nao importam (ou importam
menos) é muito comumente defendida alegando-se que eles (supostamente)
carecem de certas capacidades. Dentre as mais citadas, estao: razao; lingua-
gem; liberdade (isto é, ndo ser um “robd bioldgico” com comportamento
determinado); agéncia moral (isto é, a capacidade de refletir sobre qual a
acio correta); senso de justica; autonomia; cultura; capacidade de realizar
contratos (por exemplo, prometer nio nos agredir em troca de prometermos
o mesmo); capacidade de respeitar e de reivindicar direitos etc.

Por vezes, tal posicao é defendida alegando-se que eles carecem de
certas relacoes. Por exemplo, ¢ comumente defendido que é correto dar uma
consideracio menor (ou mesmo nenhuma consideracdo) aos animais nio
humanos (ou a determinados animais ndo humanos) porque niao nutrimos
determinados afetos por eles (como simpatia, amor, compaixdo, empatia
etc.); porque ndo temos relacdes de solidariedade mitua com eles; porque nao
temos relacoes politicas com eles; ou mesmo porque eles ndo tém relacoes de
poder sobre nds (por exemplo, na alegacao “estamos justificados a subjugar
0s animais porque somos mais fortes”).

A prépria nocao de que as razdes para nos empenharmos em modi-
ficar a situacdo da qual padecem os animais ndao humanos é uma questao
de ama-los (ou de ter simpatia, afeto, compaixdo, empatia por eles), e ndo
uma questao de justica, ¢ um exemplo da negacdo de consideracao moral

36



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

plena (ou mesmo de toda e qualquer consideracdo moral) aos animais nao
humanos, pois tal nocdo assume que o que importa ndo é o modo como
eles sao afetados positiva ou negativamente, e, sim, o modo como nos
sentimos em relacio a eles®.

Para avaliarmos de forma mais clara os varios argumentos citados,
é util junta-los em um s6, que chamaremos aqui de argumento das capaci-
dades/relacdes. Tal argumento defende que apenas humanos possuem (ou
possuem em maior grau) uma ou algumas de uma série de capacidades e/
ou relacoes (mencionadas antes), que supostamente intitulariam alguém a
ser moralmente consideravel (ou a importar em maior grau). Autores que
baseiam esse argumento em capacidades sao Carruthers (1992), Descartes
(1930 [1637]), Ferry (1992), Frey (1980), Leahy (1991) e Scruton (1996).
Ja Midgley (1983), Naverson (1989), Petrinovich (1999), Scanlon (1998)
e Wenz (1998) baseiam o argumento em relacdes. O defensor do argu-
mento das capacidades/relacdes poderia apontar que, diferentemente das
defesas do especismo antropocéntrico que apelam a critérios metafisicos
(discutidas no item 3), agora se estd a apontar caracteristicas que qualquer
um pode verificar.

O argumento das capacidades/relacdes é provavelmente a forma mais
comum de defesa do especismo antropocéntrico. Nao é raro ouvirmos “os
animais importam menos porque nio sao tdo inteligentes”; “ndo devem
ter direitos porque nao sabem reivindicar seus direitos”; “ndo entendem
o que éjustica, e, portanto, nao é possivel sermos injustos para com eles’,
“ndo sinto amor ou empatia por eles, por que deveria respeita-los?”, e

assim por diante.

Por vezes também ¢ dito que sdo essas capacidades/relacdes que
mostram por que o racismo e 0 sexismo sao injustos e o especismo nao é.
Proponentes dessa visao defendem que o racismo e o sexismo sao injustos
porque nao podemos, sabendo a raca ou o género de alguém, deduzir algo
sobre o seu nivel de inteligéncia, ou sobre o grau com que possui senso de
justica ou com que domina uma linguagem, e assim por diante. Em con-
trapartida, apontam, se sabemos a espécie de alguém, podemos deduzir em
varios casos que o ser em questdo ndo possui aquelas capacidades/relacoes
(ou as possui em menor grau).

¢ E possivel que sentimentos como empatia, amor, compaixao etc. nos motivem a identificar injusticas e a lutar
contra elas. Mas, o que faz uma situacéo ser injusta (como veremos em detalhes no capitulo 3) é a consideracao
diferenciada de interesses similares, e, nao, os sentimentos que teriamos (ou nao) em resposta.

37



LUCIANO CARLOS CUNHA

Para melhor analisa-lo, esquematizaremos o argumento das capaci-
dades/relacoes de duas maneiras. Por vezes, ele é utilizado para se defender
que apenas humanos devem receber considera¢do moral direta (abreviada
a seguir como “consideracio moral”):

Argumento das capacidades/relacoes (quanto a consideracdo moral)

(A1) O que importa para a consideracio moral é possuir a capacidade/
relacdo x;

(A2) Nenhum niao humano apresenta a capacidade/relacio x;
(A3) Todos os humanos apresentam a capacidade/relacio x;

(A4) Logo, todos os humanos, e apenas humanos, devem receber
consideracdo moral.

Em outras vezes, o argumento das capacidades/relacdes é utilizado
para se defender que humanos devem receber uma consideracao maior:

Argumento das capacidades/relacoes (quanto a estatura moral)

(B1) O que importa para o grau de considera¢ao moral é o grau com
que se possui a capacidade/relacio x.

(B2) Todo e qualquer humano apresenta a capacidade/relacdo x em
maior grau que todo e qualquer ndo humano;

(B3) Logo, todo e qualquer humano deve receber uma consideracao
moral maior do que todo e qualquer ndo humano.

4.2 Criticas ao argumento das capacidades/relacoes

Veremos agora trés maneiras de se questionar o argumento das capa-
cidades/relacdes. Algumas dessas criticas sao dirigidas especificamente a
uma das duas formas do argumento; ja outras sdo dirigidas a ambas.

Questionando que os animais carecam das capacidades/relacdes listadas

Uma primeira forma de criticar o argumento é questionar que os
animais carecam das capacidades/relacdes listadas. Assim, uma maneira

38



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

de criticar o primeiro argumento citado antes é questionar a afirmacao
factual da premissa A2. Por exemplo, por vezes é dito que certos animais
ndo humanos possuem uma inteligéncia sofisticada; que entendem nogoes
de justica e de reciprocidade; que possuem uma linguagem; cultura; senso
de moralidade, e assim por diante. Em se tratando de relagdes, poderia ser
apontado também que é algo muito comum as relacdes de solidariedade
mutua e de amizade entre ndo humanos e humanos.

Embora provavelmente tais afirmacoes sejam verdadeiras, essa é
uma forma problematica de se questionar o argumento das capacidades/
relacdes. Um problema é que a resposta assume, assim como assume o
argumento das capacidades/relacdes, que possuir aquelas capacidades
e relacdes é o que importa para saber se devemos considerar o bem de
alguém. Mas, isso ndo é nada ébvio. Por exemplo, se fosse comprovado
que ha diferencas de Q.I. entre as racas, isso tornaria o racismo justo?
E um sistema de escravidao entre humanos que fosse baseado niao em
racgas, mas, em niveis de inteligéncia, seria por isso justo? E quanto aos
animais que realmente carecem das capacidades/relacoes listadas? Isso
torna justo discrimina-los? Vejamos agora um segundo tipo de critica,
que entra diretamente nessa discussao:

Questionando a relevancia das capacidades/relacdes listadas

O ponto mais problemético do argumento das capacidades/relagoes
(em qualquer uma das duas formas citadas) é o critério que elege para deter-
minar quem deve receber consideraciao moral (ou o grau desta consideracio).
Assim, uma segunda forma de critica-los é questionar Al e B1. Ambos os
argumentos assumem, sem explicar, que possuir aquelas capacidades/relacdes
é 0 que importa para saber se alguém é moralmente considerével (ou para
saber o grau de consideracido que devemos lhe dar). Contudo, isso nio é
nada dbvio, e nenhum dos dois argumentos sequer tenta defender tal ideia.

Contudo, deixaremos essa discussao em detalhes para o capitulo 3,
pois esse é um problema comum nao apenas do argumento das capacidades/
relagdes, mas de qualquer posi¢ao que negue consideracao moral plena aos
seres sencientes. Como veremos no capitulo 3, o argumento é problematico
ndo apenas por nao explicar por que tais capacidades/relacdes seriam rele-
vantes, mas também porque existem fortes razoes para pensarmos que sdo
irrelevantes para a consideracdo moral (e para o grau de consideracio).

39



LUCIANO CARLOS CUNHA

O argumento da sobreposicao das espécies

Outra maneira de questionar o argumento das capacidades/relacdes
(na sua primeira formula¢do) é negar sua terceira premissa, A3. O argumento
da sobreposicao das espécies (também conhecido como argumento dos casos
marginais) denuncia o seguinte problema: nem todos os humanos possuem
todas ou mesmo alguma das capacidades e relacoes listadas (por exemplo,
bebés, criancas pequenas e portadores de certas deficiéncias mentais). Do
mesmo modo, é possivel questionar a premissa B2 da segunda formulacao
do argumento das capacidades/relacdes apontando que bebés, criancas
pequenas, vitimas de certos acidentes e portadores de certas doencas que
afetam a constituicdo mental muitas vezes possuem tais capacidades/rela-
¢cdes em um grau inferior ao que possuem muitos animais ndo humanos.
E, muitas vezes, tais humanos nao as possuem em grau algum. Além disso,
qualquer um de nds pode vir a ficar nessas condicoes (devido a algum aci-
dente ou doenca, por exemplo). O argumento da sobreposicdo das espécies é
encontrado em Bentham (1996, p. 282), Ehnert (2002), Horta (2014), Miller
(2002), Singer (2002, p. 85) e Wilson (2005).

Assim, o que o argumento da sobreposicdo das espécies aponta é que, se
os humanos que carecem das capacidades/relacdes listadas anteriormente
devem receber consideracio moral plena (como parece ser o caso), entdo nao
faz sentido excluir da consideracdo moral plena os animais ndo humanos
devido ao fato de carecerem de tais capacidades/relacdes. Poderia ser res-
pondido: “mas a diferenca é que, em um caso, estamos a falar de humanos
e, em outro, ndo”. Contudo, como deve estar claro agora, esse argumento é
circular, e voltariamos a defesa definicional, rejeitada no item 2.

Por vezes, é objetado que os proponentes do argumento da sobreposi-
¢do das espécies, a0 compararem animais ndo humanos com criangas ou com
humanos com deficiéncias mentais, estariam a rebaixar esses humanos. Essa
objec¢do ndo compreende o que os proponentes do argumento da sobreposi-
cao das espécies estdo a denunciar: quem adota alguma forma do argumento
das capacidades/relacoes, se seguir coerentemente o critério que propoe, é
que tera de dar uma consideracao menor (ou mesmo nenhuma consideracao)
aos bebés, criancas pequenas e humanos com deficiéncias mentais.

Normalmente, aqueles que pensam que ser comparado a um animal
nao humano é degradante o fazem por acreditar que é degradante ser
comparado a um ser que nio possui determinadas capacidades (capa-

40



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

cidades intelectuais sofisticadas, por exemplo), ou relacoes (relacdes de
poder, por exemplo). Mas sdo essas pessoas que estdo a rebaixar, junto
com os animais ndo humanos, também os bebés, as criancas, e os humanos
que possuem certas condicdes mentais especificas, por acreditarem que
quem carece de certas capacidades/relacdes é inferior e deveria receber
uma consideracdo menor.

4.3 Conclusio quanto ao argumento das capacidades/relacoes

O argumento das capacidades/relacdes possui os seguintes problemas:
1) suas afirmacdes factuais sdo falsas e; 2) ndo explica por que os critérios
que adota seriam relevantes para determinar quem deve receber conside-
racao moral ou para determinar o seu grau.

5. O argumento do potencial

O argumento do potencial defende que, apesar de muitos humanos nao
apresentarem nenhuma das capacidades e relagoes listadas no argumento
das capacidades/relacdes, tém o potencial para elas, e que isso os intitularia
a consideracao moral plena, ao contrario dos animais nao humanos. Por
“potencial” o que se quer dizer é que, por exemplo, idosos senis um dia ja
tiveram tais capacidades/relacdes, e bebés um dia ainda as terao. Dentre os
proponentes do argumento do potencial, estao Devine (1978), Leahy (1991),
McCloskey (1979) e Wetlesen (1999). Ha trés maneiras mais comuns de se
responder a tal argumento:

A primeira é questionar a relevancia do potencial, como faz Singer
(2002, p. 163). Por exemplo, todo aluno nio formado é um profissional em
potencial. Mas ndo é plausivel defender que, por isso, o aluno nao formado
deveria ter os mesmos direitos do profissional ja formado.

A segunda é apontar que hd humanos que sequer tém o potencial para
as capacidades/relacdes listadas: muitos humanos (vitimas de certas doencas
mentais ou vitimas de certos acidentes em tenra idade) infelizmente nunca
tiveram nem nunca terdo nenhuma daquelas capacidades/relacoes (SIN-
GER, 1991, p. 60). A isso poderia ser respondido, como fazem McCloskey
(1979, p. 42) e Paton (1984, p. 33), que ndo deveriamos descartar, no caso
desses humanos, a possibilidade de um avanco cientifico ou mesmo de um
milagre. Mas, a isso se poderia responder que, se é assim, nao deveriamos
descartar essas mesmas possibilidades no caso dos animais nao humanos.

41



LUCIANO CARLOS CUNHA

Uma terceira maneira de questionar o argumento do potencial surge
do argumento da relevancia (que sera discutido em detalhes no capitulo 3).
Tal critica aponta, em primeiro lugar, que o argumento do potencial nido
explica porque a posse (real ou em potencial) daquelas capacidades/relacoes
seria relevante para a consideracao moral. Em segundo lugar, a critica man-
tém que a posse (real ou em potencial) daquelas capacidades/relacdes nao
é relevante para a consideracao moral (nem para o grau desta). Contudo,
como essa é uma critica que se aplica a todas as defesas do especismo (e, mais
amplamente, a toda posi¢ao que negue consideracao moral plena a todo e
qualquer ser senciente, como é o caso do ambientalismo e do egoismo, por
exemplo), a abordaremos separadamente no capitulo 3.

Assim, o argumento do potencial falha em justificar o especismo
antropocéntrico porque: 1) ndo esta clara qual a relevancia de se ter o
potencial para determinada caracteristica; 2) ha humanos que sequer pos-
suem o potencial para as caracteristicas apontadas e; 3) ha razdes para se
duvidar de que a posse (real ou em potencial) das caracteristicas apontadas
seja relevante para a consideracdo moral (ou para o seu grau).

6. O argumento do grupo

O argumento do grupo é outro argumento comumente utilizado em
defesa do especismo antropocéntrico. Ele defende que ndao importa se
muitos humanos nao possuem nenhuma das capacidades/relagdes lista-
das pelo argumento das capacidades/relacdes como intitulando alguém a
consideracdo moral (ou a uma estatura moral superior), nem o potencial
para elas (como defendido pelo argumento do potencial). O que importa,
segundo o argumento do grupo, é que todos os humanos pertencem a um
grupo (a espécie humana) cujos membros normais possuem aquelas capa-
cidades/relacdes. Quanto aos humanos que nio as possuem, entrariam na
esfera de consideracdo moral como “membros honorarios”, devido ao fato
de pertencerem a mesma espécie dos membros reais. Exemplos de propo-
nentes do argumento do grupo sdao Campbell (2001, p. 164), Fox (1978, p.
110), Machan (2002, p. 11) e Scruton (1996, p. 54-55).

Ha duas maneiras fundamentais de se questionar o argumento do
grupo. Uma é apontando sua circularidade; a outra é acusando-o de injustica.
Tais criticas podem ser encontradas em Clark (1977, p. 135), Rollin (1998,
p. 418) e Singer (1991, p. 61-62; 2002, p. 85-86).Vejamos:

42



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

A acusagao de circularidade aponta que, se o argumento do grupo visa
explicar por que é importante pertencer a espécie humana, entao por que
ja divide de antemao os grupos com base na espécie? Por que nao dividir
com base no numero de letras do nome, més de nascimento, formato da
sobrancelha, ou mesmo cor da pele e género? O argumento do grupo visa
defender o critério da espécie, mas ja assume, de antemao, que o que é rele-
vante para a consideracdo moral é a espécie. Rollin (1998, p. 418), critico do
argumento do grupo, observa que, seguindo a mesma linha de raciocinio,
poder-se-ia defender o oposto: “dado que humanos sdo animais, apesar de
mais racionais, podemos ignorar a racionalidade porque humanos e outros
animais pertencem ao mesmo grupo (a saber, o grupo dos animais)”.

Outra maneira de questionar o argumento do grupo é apontar que é
injusto considerar alguém de acordo com as caracteristicas do grupo a que
pertence, e ndo de acordo com suas caracteristicas individuais. Vejamos um
exemplo que ilustra essa critica:

Suponhamos que ha uma prova de habilitacao para dirigir. Por coin-
cidéncia, a maioria das pessoas cujo nome comeca com vogal foi bem na
prova; e a maioria cujo nome comeca com consoante foi mal. O avaliador,
percebendo entio essa média em relacdo a letra inicial do nome, resolve
seguir o que é sugerido pelo argumento do grupo: dar carteira de motorista
aos que comecam o nome com vogal (quer tenham passado ou ndo no teste)
e reprovar 0s que comecam 0 nome com consoante (quer tenham passado
ou ndo no teste). Os que nao sabem dirigir, mas tém o nome comecando
com vogal, receberiam a carteira como “membros honorarios”. Ja os que
foram bem na prova, mas tém o nome comecando com consoante, sio
reprovados por nao pertencerem ao “grupo certo”. Esse resultado é injusto
por duas vias: aprova quem nao tem capacidade de dirigir e reprova quem
tem tal capacidade.

O argumento do grupo, quando utilizado para defender o critério
da espécie, teria exatamente essas duas implicagdes injustas. Em primeiro
lugar, incluiria os humanos que ndo apresentam as capacidades/relacdes
mencionadas para defender que apenas humanos importam, ja que sdo
membros da espécie humana. Em segundo lugar, como denuncia Wilson
(2005), se houvesse um animal ndo humano que apresentasse alguma ou
mesmo todas aquelas capacidades/relacdes, mesmo assim ele seria excluido
da consideracéo (ou receberia uma consideracdo menor) devido a ndo per-
tencer a “espécie certa”. Singer (1991, p. 60) relembra que o argumento do

43



LUCIANO CARLOS CUNHA

grupo foi utilizado no século XIX para excluir as mulheres das universida-
des. Mesmo as que passavam nos testes eram reprovadas, na base de que “a
maijoria dos membros desse género ndo passou nos testes”.

Suponhamos que o argumento do grupo fosse modificado da seguinte
maneira: “para alguém receber consideracao moral, tem de, ou apresentar
alguma daquelas capacidades/relacdes, ou pertencer a espécie humana”.
Assim, nessa variante, se algum animal ndo humano apresentar alguma
daquelas capacidades ou relacdes, estaria intitulado a consideracdo moral.
Contudo, mesmo modificado dessa maneira, o argumento continua ten-
dencioso, uma vez que, dos animais ndo humanos é exigido que apresentem
alguma daquelas capacidades ou relacdes, ao passo que dos humanos nao
é exigida a mesma coisa.

Assim sendo, devido a circularidade e a injustica decorrente, existem
fortes razoes para rejeitarmos o argumento do grupo’. Novamente, assim
como em todos os outros argumentos em defesa do especismo (e, mais
amplamente, assim como em toda posicdo que nega consideracao moral
plena a todo e qualquer ser senciente), ha um problema geral também pre-
sente no argumento do grupo, que é apontado pelo argumento da relevancia.
Discutiremos esse problema central separadamente no capitulo 3.

7. Especismo indexical

No capitulo 1 foi apresentada a seguinte definicdo de especismo:
“é o tratamento desfavoravel injusto contra quem nio pertence a certa(s)
espécie(s)” .

Bernstein (2004, p. 380) e Jamieson (2008, p. 109) distinguem especismo
indexical e especismo absoluto (que, para evitarmos algumas confusdes, cha-
maremos aqui de especismo objeto-referente). O especismo objeto-referente
prescreve que cada um deve dar consideracio moral apenas (ou, deve dar
uma considera¢io maior) a membros de certa(s) espécie(s). O especismo

7 Poder-se-ia pensar que rejeitar o argumento do grupo implica rejeitar os sistemas de cotas para o ingresso

em universidades. Esse ndo ¢ caso, dado que o sistema de cotas visa corrigir uma desigualdade existente previa-
mente. Uma vez que os membros de determinado grupo (por exemplo, determinada raca) normalmente nascem
em familias com um poder aquisitivo menor do que os membros do outro grupo (o que faz com que tenham de
dedicar tempo para trabalhar enquanto os membros do grupo mais favorecido podem dedicar para estudar), as
cotas servem para diminuir um privilégio que surge da sorte e, portanto, tornar a disputa menos injusta. Poderia
ser objetado que, entdo, o critério das racas no estabelecimento das cotas é injusto, pois exclui os pobres que
pertencem as racas cujos membros geralmente sao privilegiados. Essa é uma critica plausivel, mas nao ¢ uma
critica as cotas em si, e sim uma defesa de que o critério das cotas deveria ser o nivel de renda.

44



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

objeto-referente antropocéntrico é um caso especifico que afirma que todos
devem privilegiar humanos. Ja o especismo indexical prescreve que cada um
deve dar consideracao moral apenas (ou deve dar uma consideracdo maior)
a membros da sua prépria espécie. Para nds, o especismo indexical tem
as mesmas implica¢oes do especismo antropocéntrico (pois pertencemos
a espécie humana). Mas, por exemplo, se pertencéssemos a espécie Canis
lupus, deveriamos, de acordo com o especismo indexical, privilegiar os lobos.

Nos itens 2 a 6, rejeitamos varios argumentos que tentam mostrar o
que ha de especial nos humanos que poderia justificar o especismo antro-
pocéntrico. O proponente do especismo indexical poderia alegar que nao
precisa explicar o que humanos tém de especial para justificar favorecé-los
(pois ndo defende que todos devem favorecer humanos, e nem que ha algo
de especial nos humanos; apenas afirma que cada um esta justificado a
favorecer os membros da sua prépria espécie).

Contudo, o proponente do especismo indexical precisa explicar o que
hé de especial no critério da espécie®. Um racista indexical poderia afirmar
que sua posi¢ao ndo precisa explicar o que ha de especial nos membros de
sua raca. Mas, ainda podemos perguntar: “por que deveriamos adotar o
critério da raca?”. Analogamente, é possivel perguntar: “por que deveriamos
nos basear na espécie e ndo em outro critério qualquer?”. Ou, ainda, “por
que adotar uma posi¢ao indexical, e ndo uma objeto-referente?”.

Discutiremos agora duas das principais defesas do especismo indexical:
o argumento das distingoes bioldgicas e o apelo ao natural.

8 O termo “espécie” (assim como o termo “natural’, que sera discutido no item 9) carrega uma espécie de “aura
de sacralidade” que desaparece totalmente uma vez que perguntamos o que o termo significa. Reparando em seu
significado, fica nitida sua irrelevancia para questdes de consideracdo moral. Isso vale tanto para a definicdo em
uso na linguagem comum quanto para uma definicao mais técnica do termo. Na linguagem comum, quando as
pessoas afirmam “esse é um porco
muito diferentes fisicamente: uns tém pelos sobre o corpo, outros tém penas; uns andam com quatro patas no

» » o«

) “essa é uma galinha’, “esse ¢ um humano” etc., 0 que querem dizer é que sdo

chao, outros com dois pés; uns possuem asas, outros nao etc. Mas, se o termo ¢é apenas uma referéncia a como é
o corpo do individuo em questao, entao tomé-lo como relevante para questoes de consideragao moral é cometer
uma discriminacdo com base em aparéncias. O mesmo acontece se olharmos para a definicdo técnica do conceito
de espécie. Dentre os especialistas, a definicdo mais aceita do conceito biologico de espécie é aquela proposta
por Mayr (1977): dois individuos pertencem a mesma espécie se forem capazes de se entrecruzarem e deixarem
descendentes férteis. Mas, novamente, se é isso que o termo “espécie” significa, permanece totalmente incégnito
por que tal caracteristica deveria ser relevante para questdes de consideracdo moral. O apelo de afirmacoes
como “devemos nos importar com humanos porque eles pertencem a mesma espécie que nds” provavelmente
desapareceria se o termo “espécie” fosse substituido por aquilo que ele significa. Dificilmente alguém consideraria
plausivel afirmag¢des como “humanos devem se importar com outros humanos porque sao capazes de acasalarem
entre si e terem descendentes férteis” ou “porque possuem formatos de membros, tronco e face similares”. Em
resumo, o critério da espécie, e também o critério “ser natural” (que sera discutido no item 9), s6 sio considerados
relevantes para responder questdes éticas porque as pessoas costumam esquecer o que esses termos significam.

45



LUCIANO CARLOS CUNHA

8. O argumento das distincoes biologicas

O argumento das distingoes biologicas é também uma tentativa de defen-
der que o especismo nao é analogo ao racismo e que, portanto, nao é con-
traditério reprovar o racismo e aprovar o especismo. O que o argumento
afirma é que o critério da raca ¢ injusto porque a ideia de raca é uma invencao
humana, uma construcdo social. Ao mesmo tempo, afirma que o critério
da espécie ndo é injusto porque se refere a uma caracteristica bioldgica.

Ha duas principais maneiras de se questionar o argumento das dis-
tingoes bioldgicas:

A primeira é questionar as afirmacdes factuais que o argumento faz.
Serao as racgas realmente uma construcao social? E quanto as espécies? Nao
serdo meras formas de agrupar os animais de acordo com caracteristicas até
certo ponto arbitrarias? Contudo, essa forma de questionar o argumento
nao toca em seu problema principal, que é apontado pela segunda forma
de questionamento:

Suponhamos que fosse comprovado que as ragas sejam disting¢oes bio-
légicas. Isso tornaria o racismo justo? E o que dizer de formas de escravidao
que se baseassem em formatos de narizes, cor dos olhos, altura, quantidade
de dedos, ou mesmo cor da pele (caracteristicas inegavelmente bioldgicas)?
Nao parece que essas formas de escravidao seriam justas, e nem que seriam
menos injustas do que outras, baseadas em construgoes sociais.

Esses exemplos parecem suficientes para mostrar que a justica ou
injustica no tratamento independe de se a caracteristica utilizada como
critério é bioldgica ou socialmente construida. Portanto, o argumento das
distin¢des bioldgicas falha em sua defesa de que o especismo nao é injusto.

Como veremos em detalhes no capitulo 3, ajustica de um tratamento
depende, ao invés, de se adotar um critério relevante para o que esta sendo
julgado, do tratamento de casos relevantemente similares de modo similar,
da imparcialidade etc.

9. O argumento do apelo ao natural

O argumento do apelo ao natural defende que o especismo indexical esta
justificado porque é natural: os animais na natureza favorecem os membros
da sua espécie. Por exemplo, é apontado que predadores comem membros
de outras espécies, mas nao os da sua. Assim, conclui o argumento do apelo

46



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

ao natural, n6s também estamos justificados a dar uma consideracao menor
(ou mesmo talvez nenhuma considera¢io) aos membros de outras espécies.
Vejamos algumas respostas ao argumento do apelo ao natural.

Uma primeira possibilidade de resposta seria apontar que ha também
comportamentos altruistas interespécies na natureza. Ou poderia ser dito
que também faz parte da nossa natureza humana o altruismo interespécies.
Diante de comportamentos tao diversos por parte dos animais na natureza,
¢ no minimo suspeito que o argumento do apelo ao natural escolha justa-
mente aqueles comportamentos que favorecem o especismo.

Embora aponte para um aspecto importante do apelo ao natural (a
saber, que ele é tendencioso), essa forma de resposta é, contudo, limitada,
pois ndo confronta a premissa moral da qual o argumento parte: a ideia
de que um comportamento é justificado se for natural. E, essa premissa é
altamente problemética. O motivo é que ha inlimeros comportamentos de
animais na natureza amplamente considerados inaceitaveis: estupro, assas-
sinato, matanca de filhotes por diversao ou rivalidade etc. Ao contrario do
que supde o argumento do apelo ao natural, o canibalismo foi encontrado
em 1300 espécies aproximadamente, em uma grande variedade de contextos
sociais e ecoldgicos (POLIS, 1981; MITCHELL; WALLS, 2008).

Suponhamos que tivéssemos uma tendéncia natural para torturar
bebés. Nao parece que, por esse motivo, seja correto torturar bebés. Pela
seguinte razao: nao podemos deduzir, do fato de um comportamento ser
natural, que entdo ele é justo, bom, desejavel, ou sequer aceitavel. E, se coin-
cidir de algo que acontece naturalmente também ser justo, bom, desejavel
ou aceitavel, o sera por outros motivos, que nao pelo fato de ter acontecido
naturalmente’. O ideal “aja naturalmente” muito frequentemente estd em
oposicdo aos seguintes ideais: “faca o que é justo”; “busque as melhores

consequéncias”; “respeite os outros”; “aja racionalmente”. Se pelo menos
algum desses ideais é plausivel, o apelo ao natural é totalmente inadequado™.

Pelo motivo apontado, é completamente irrelevante, com vistas a
estabelecer se o consumo de animais é ou ndo justificavel, saber se tal pratica
¢ ou nao natural. Contudo, apesar da facilidade de se perceber que o fato
de uma prética ser natural nao é capaz de justifici-la, o apelo ao natural
estd comumente presente (chegando por vezes a ser predominante) no
debate sobre varias questdes éticas. Por exemplo, defensores do consumo

° O mesmo vale para apelos a tradicao ou a cultura.

10 Novamente, o mesmo vale para apelos a tradicdo ou a cultura.

47



LUCIANO CARLOS CUNHA

de animais comumente argumentam que comer carne esta justificado por
se tratar (supostamente) de uma pratica natural (por exemplo, apontam que
os humanos possuem dentes caninos). Por outro lado, os que condenam o
consumo de animais muitas vezes rebatem esse argumento defendendo que
comer carne nio esta justificado porque (supostamente) nao é uma pratica
natural (apontam, por exemplo, que os humanos nao conseguem cortar e
consumir a carne apenas com os dentes, sem utilizar ferramentas e sem
cozinhar). Quando isso acontece, embora cheguem a conclusdes opostas,
ambos os lados do debate estdo a se basear exatamente no mesmo critério
irrelevante'’.

A irrelevancia do critério “ser natural’, enquanto critério para jus-
tificar uma acao, fica ainda mais evidente quando perguntamos o que se
quer dizer com a expressao “comportamento natural”. Mill (1904, p. 9)
aponta que, na maioria das vezes, o que se quer dizer com “comportamento
natural” é que se trata de uma acao possivel de ser feita sem deliberacdo
racional, sem agéncia intencional, algo que ja temos uma tendéncia a fazer
sem precisar parar para pensar. Nesse sentido, espirrar e dormir sao acoes
naturais; ja construir um instrumento musical, um mével, ou um sistema
de distribuicao justo de recursos ndo seriam a¢des naturais. Mas, se “acdo
natural” quer dizer apenas que ndo envolve deliberagao, que é feita por
mero impulso, fica ainda mais dificil entender como isso mostraria que tal
acao possui as melhores razoes para ser adotada.

Em outras vezes, “comportamento natural” é definido como aquele
que cumpre uma funcao bioldgica. Nesse sentido, comer, dormir e se repro-
duzir seriam comportamentos naturais. Mas, novamente, se a defini¢ao é
essa, fica dificil entender qual é a relevancia de um comportamento ser ou
nao natural para se saber se ele é ou nao justo. Por exemplo, dentro dessa
definicdo, assoviar uma musica nao seria um comportamento natural (uma
vez que a funcio bioldgica da boca é ingerir alimentos). Mas, ndo parece
que isso torna injusto assoviar uma musica. E, dentro dessa definicao,
estuprar e engravidar a vitima seria um comportamento natural (uma vez
que cumpre a funcio bioldgica da reproducio). Mas, nido parece que isso
torne o estuprar um ato justo. Muito pelo contrario.

O defensor do apelo ao natural poderia objetar: “mas é assim que as
coisas sdo; a vida é assim mesmo”. Essa objecdo, contudo, revela um pro-

"' Qutras razdes adicionais pelas quais o critério “ser natural” é irrelevante para saber se uma prética é ou nao

justificada serao detalhadas no capitulo 3, onde serd apresentado o argumento da relevancia.

48



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

blema mais grave com o apelo ao natural: do fato de algo acontecer néo se
segue automaticamente que seja bom, correto, ou sequer que seja aceitavel.
Por exemplo, infelizmente assassinatos acontecem o tempo todo. Mas isso
ndo é, obviamente, uma justificativa para assassinar. E, se coincidir de algo
que sempre acontece ser também desejavel, o sera por outros motivos, que
ndo pelo mero fato de acontecer sempre.

Outra critica ao apelo ao natural, que surge do argumento da relevancia,
aplica-se igualmente contra toda e qualquer posi¢ao que negue considera-
cdo moral plena aos seres sencientes e, por isso, sera vista separadamente
no capitulo 3.

10. A defesa do especismo através de um apelo ao respeito pelas
tradicoes

Uma defesa bastante comum do especismo argumenta que muitas
das praticas especistas sao tradicionais e que, por isso, deveriamos man-
té-las. Para analisarmos essa defesa, temos de perguntar o que se quer
dizer quando se afirma que uma prética é tradicional. Normalmente, o
que se quer dizer é que ela é cultivada desde ha muito tempo, passando de
geracdo em geracdo. Se o que se tem em mente com o termo “tradicional”
é isso, entdo, imediatamente surge um problema para a defesa que estamos
a discutir: ha muitas préticas que ja foram bastante tradicionais e depois
percebemos claramente que se tratavam de injusticas. O exemplo mais
conhecido é a escravidao humana: foi cultivada durante muito tempo e
passada de geracao em geracdo, em muitas sociedades. O mesmo vale para
praticas brutais como, por exemplo, a queima de bruxas e atirar cristios
para serem comidos por ledes. E vale também para qualquer discriminagdo
que vigore em uma sociedade, como é o caso do racismo e do sexismo,
por exemplo. Isso mostra que o fato de uma pratica ser tradicional nao
implica automaticamente que seja justa (alids, sequer é uma razao para
se pensar que seja justa).

Poder-se-ia objetar que, no caso da escravidao e de outras praticas
que prejudicam humanos, elas sao erradas justamente porque prejudicam
humanos, independentemente de serem ou nao tradicionais; ja as praticas
que prejudicam animais ndo humanos seriam corretas se forem tradicionais.
Ora, obviamente que esse argumento possui um defeito: ele incorre em
peticao de principio. O apelo a tradi¢do entra em cena para tentar justificar
0 especismo, mas, depois, o especismo entra em cena para dizer sob quais

49



LUCIANO CARLOS CUNHA

condicdes o apelo a tradicdo é aceitavel. Assim, se os proponentes do apelo
atradicao pretendem que ele justifique o especismo, tém de procurar outra
maneira de fundamenté-lo, que nao no préprio especismo.

Outra maneira bastante comum de se defender o respeito por tradicdes
¢ por meio de um apelo ao que é normalmente conhecido como relativismo
(que, para evitar uma confusio explicada logo adiante, caracterizaremos aqui
de relativismo normativo). Segundo essa visao, o critério para descobrirmos
se devemos aprovar ou rejeitar uma pratica é saber se ela é ou nao aceita
por uma maioria na sociedade em que é praticada. Por vezes, essa visao
mantém uma visdo analoga em relacdo a épocas: o certo/errado de uma
acdo dependeria de uma maioria aprovar ou reprovar tal acdo na época em
que acontece. Por exemplo, segundo essa visao, enquanto a maioria das pes-
soas aceitava a escraviddo humana, ela era correta (e, portanto, deveriamos
aceitd-la também). Se uma maioria se convence de que ela é errada, segundo
essa visdo, ela passa a ser errada (e, portanto, deveriamos rejeita-la também).

Segundo tal visdo, se uma pratica é tradicional em certa sociedade, isso é
um sinal de que a maioria das pessoas nessa sociedade a aprova e que, portanto,
deveriamos respeita-la. Essa visao tem entdo a implicagio de que ndo devemos
criticar tradi¢des de outras sociedades. Mas, também tem a implicacdo de
que nio devemos criticar as tradi¢oes de nossa prépria sociedade. Assim, o
relativismo normativo é conservador em esséncia, pois a tinica forma aceita
de critica é em relacdo a praticas que contrariam o que ¢é tradicional.

E importante ter em mente que o relativismo normativo nao esta
meramente a descrever fatos. Nao estd meramente a descrever, por exem-
plo, “a maioria dos membros da sociedade B, onde a pratica X acontece, a
aprova”. Isso é uma mera constatacio dos fatos que quem se opde a pratica X
concorda (alids, é exatamente por isso que estdo a critici-la: por saberem que
ela é amplamente aprovada a ponto de continuar existindo). O relativismo
normativo ndo estd meramente descrevendo os fatos, mas, sim, a prescrever
0 que devemos fazer: ele defende que, “porque a maioria dos membros da
sociedade em questdo aprova determinada pratica, ndo deveriamos criti-
ca-la porque isso mostra que ela estd correta”. Contudo, a defesa do respeito
por tradicdes com base no relativismo normativo, e o préprio relativismo
normativo, sao altamente problematicos. Vejamos por qué:

O primeiro problema é que, a partir do fato de uma pratica ser tradi-
cional, ndo se segue necessariamente que seja aprovada por uma maioria.
E possivel que uma minoria mais poderosa esteja a obrigar uma maioria a

50



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

aceita-la. Isso é particularmente verdadeiro no caso das praticas especistas.
Quem afirma “a maioria aprova as praticas especistas’, esta a se referir a
maioria dos humanos. Mas, os humanos sao a imensa minoria dos individuos.
Assim, o critério “seguir o que a maioria aprova” nao poderia fundamentar
as praticas especistas. Se alguém pensa que sim, ja esta a assumir o espe-
cismo de antemao, contabilizando apenas os humanos. E, como vimos,
isso é incorrer em uma peticao de principio. Contudo, imaginemos que os
humanos realmente fossem uma maioria. Ainda assim, ha outros problemas
mais graves com o relativismo normativo. Vejamos:

O segundo problema é com o critério que o relativismo normativo
utiliza para julgar se uma pratica é certa ou errada: saber se ela é aprovada
ou ndo por uma maioria no lugar ou época em que acontece. Hd pelo
menos dois motivos pelos quais alguém que defende o relativismo nor-
mativo poderia acreditar que tal critério ¢ importante. O primeiro, seria
pensar que o fato de uma pratica ser aprovada pela maioria é um indicio
de que tal pratica possui as melhores razoes a seu favor: “se a maioria
aprova certa pratica, muito provavelmente é porque fizeram uma analise
cuidadosa dos argumentos, e muito provavelmente nio estdo enganados”.
O segundo, seria enxergar o proprio fato de uma pratica ser aprovada
pela maioria como aquilo que a torna correta. Discutamos as duas possi-
bilidades separadamente:

Quanto ao primeiro caso, a verdade é que a imensa maioria das
pessoas sequer se preocupa em tentar justificar as atitudes que aprova ou
reprova, muito menos fazer uma analise cuidadosa e ndo tendenciosa das
razdes contrarias e favoraveis a certa pratica. Além disso, tal critério faria
sentido apenas se ndo fosse possivel de a maioria se enganar. Mas, se ja é
possivel que todos nds estejamos enganados quanto a algo, o mesmo vale
ainda em maior grau para a maioria. Se é assim, o fato de uma maioria
aprovar determinada pratica ndo mostra que necessariamente ela possui
as melhores razdes a seu favor. Alids, sequer mostra que ha alguma boa
razao a seu favor.

Quanto a segunda possibilidade (o fato de a maioria aprovar ou con-
denar certa pratica ser aquilo que torna tal pratica correta ou errada), ela
tem implicacdes paradoxais. Se o fato de uma maioria aprovar determinada
pratica é o que tornaria tal pratica correta, entdo estamos cometendo um
erro aos nos posicionarmos contra essa pratica: segundo o relativismo
normativo, nao deveriamos fazer isso. Mas, suponhamos que desobede-

51



LUCIANO CARLOS CUNHA

camos e depois conseguimos convencer uma maioria a também condenar
a pratica em questdo. Nesse caso, passamos a estar corretos. Isto é assim
porque, para o relativismo normativo, enquanto uma maioria de pessoas
aceita uma pratica, ela é correta; se uma maioria se convence de que ela
é errada, ela passa a ser errada. O motivo de isso soar muito estranho é
que nenhuma propriedade da pratica em questdo foi modificada, e as
razoes que poderiam ser enderecadas contrarias e favoraveis a tal pratica
permaneceram as mesmas: foram modificados apenas os julgamentos que
as pessoas possuiam sobre essas praticas (muito provavelmente com base
em determinadas razdes). Esse problema surge exatamente porque, para
o relativismo normativo, para saber se devemos aceitar ou rejeitar uma
pratica, interessa saber apenas se ela é aprovada ou nao por uma maio-
ria na sociedade em que acontece. As razdes mesmas que poderiam ser
enderecadas favoraveis ou contrérias a tal pratica, e que fazem as pessoas
terem esta ou aquela posi¢ao sobre a pratica em questdo, sio completa-
mente colocadas de lado. Assim, se, por exemplo, sdo as caracteristicas
da prépria pratica aquilo que podem torna-la justa ou injusta, e se as
razdes favoraveis e contrarias a elas sdo importantes para determinarmos
se devemos aceita-la ou rejeita-la, como parece ser o caso, temos fortes
razdes para rejeitar o critério do relativismo normativo.

Alguém poderia pensar que o relativismo normativo esta apenas
a dizer que certa pratica era “vista como correta” e “passou a ser vista
como errada”. Contudo, isso nao é assim, porque a posi¢cdo que estamos a
discutir é normativa, e ndo meramente descritiva: ela visa prescrever o que
devemos ou ndo devemos fazer'’. O relativismo normativo esta a falar
sobre a moralidade das praticas mesmas; nao estd meramente a descrever

12 Nesse sentido, é importante distinguirmos o relativismo enquanto teoria metaética (mais especificamente sobre
o significado do termo “acao correta”), e o relativismo normativo, que visa oferecer um critério para sabermos quais
acoes sao corretas. O relativismo enquanto teoria do significado do termo “acao correta” afirma que, quando
alguém diz “a acdo X é correta’, estd a dizer exatamente a mesma coisa que “a a¢do X é aprovada pela maioria
na minha sociedade”. O problema central com essa teoria é que, se a definicdo do termo “acdo correta” signifi-
casse 0 mesmo que “acdo aprovada pela maioria na sociedade do falante”, dizer “a agdo aprovada pela maioria
na minha sociedade foi correta” seria 0 mesmo que dizer “a acdo aprovada pela maioria na minha sociedade foi
aprovada pela maioria na minha sociedade”. Mas, nio é isso o que se quer dizer com o termo “a¢do correta”. O
que queremos dizer quando afirmamos “a acdo X é correta”, é que “deveriamos praticar a acao X’, ou “a acao X
tem as melhores razdes a seu favor” (ndo estamos meramente a descrever o que a maioria pensa). Ja o relativismo
normativo é diferente. Ele concorda com a defini¢ao de acao correta acima (“acdo correta = aquela acdo que
deveriamos fazer”). A questao que as teorias normativas visam responder é “que critério devemos utilizar para
saber quais a¢des sdo corretas?”, isto ¢, para saber quais acdes devemos fazer. E, o critério que o relativismo
normativo adota é “a acdo ser aprovada pela maioria na sociedade em que acontece’, critério que, como vimos
acima, apresenta graves problemas.

52



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

aquilo que as pessoas pensam sobre a moralidade de tais praticas. Enquanto
uma maioria aceita determinada pratica, de acordo com o relativismo
normativo, ndo devemos critica-la, porque o fato de ela ser aprovada por
uma maioria a torna correta.

O defensor do relativismo normativo poderia objetar que, quando
afirma que “o certo/errado quanto a acdo é relativo a sociedade de cada
agente”, o que quer dizer é que todo julgamento moral ndo faz mais do que
refletir os padrdes vigentes na sociedade de quem fez tal julgamento e que,
por isso, nenhum padrédo deveria ser visto como objetivamente valido e
deveriamos todos, entao, respeitar as tradicdes de cada sociedade. Nova-
mente, ha no minimo dois problemas com essa objecao:

O primeiro problema é que é falsa a afirmacao de que todo julga-
mento moral ndo faz mais do que refletir os padrdes morais vigentes na
sociedade de quem faz tal julgamento. Se fosse assim, seria impossivel
alguém discordar dos padroes morais vigentes na sociedade em que vive.
Mas, isso acontece o tempo inteiro. Se é assim, entdo também é falsa a
afirmacdao comumente feita por defensores do relativismo normativo, de
que aqueles que criticam praticas que nao sio de sua propria sociedade
estdo necessariamente a fazé-lo a partir dos padroes morais de sua propria
sociedade. Isso é verdade em alguns casos, mas, ndo ha que necessariamente
ser assim. E possivel alguém criticar praticas de outras sociedades, mas
estar a fazer a critica a partir de uma perspectiva moral que também a sua
propria sociedade nédo aceita. A critica ao especismo é um bom exemplo.
Se alguém pertence a uma sociedade A, e esta a criticar as praticas espe-
cistas da sociedade B, nao faz sentido acusi-lo de “estar necessariamente a
criticar praticas de outras sociedades a partir de padroes morais vigentes
na sua propria’, porque até o momento nido existe nenhuma sociedade
humana onde vigorem padrdes antiespecistas.

O segundo (e principal) problema é que o argumento é autorrefutante.
Ele defende que todo e qualquer julgamento moral ndo faz mais do que
refletir os padroes morais vigentes na sociedade de quem faz o julgamento,
e, a0 mesmo tempo, afirma que o julgamento moral - “devemos respeitar
as tradi¢oes de cada sociedade” - é um padrao moral objetivamente valido
que deveria ser aceito por todos, independentemente de sociedade.

Algo similar acontece quando o relativismo normativo é defendido
mediante um apelo ao antirrealismo moral. O antirrealismo moral diz que
ndo existe um certo/errado objetivo em relacio a ética e que, portanto, nao

53



LUCIANO CARLOS CUNHA

existem acoes que deveriamos praticar independentemente do que queremos.
O antirrealismo moral reconhece os imperativos morais apenas na seguinte
forma hipotética: “se queremos atingir a meta X, entdo, devemos praticar a
acao Y, porque ela conduz a meta X”. Mas, nao haveria, nessa perspectiva, um
dever de adotarmos a meta X, e, deixando de querer a meta X, nao haveria
mais razao para praticar a acdo Y. Ora, é nitida a razdo pela qual tal apelo
ndo funciona como defesa do relativismo normativo: o antirrealismo moral
diz que nao temos dever de adotar esta ou aquela visdo da ética; portanto,
jamais implicaria que devemos adotar o relativismo normativo (alids, sequer
é uma razdo para se adotar o relativismo normativo).

Ou seja, se alguém pretende defender o respeito por tradi¢des, nao ha
outra saida a ndo ser apresentar razoes a favor do respeito pelas tradigoes.
Vejamos duas das principais:

Uma possivel razao é manter que elas beneficiam certos individuos.
Apesar de essa defesa ser plausivel em relagdo a tradicdes que apenas bene-
ficiam todos os afetados por ela (se houver alguma tradi¢ao assim), nao
parece plausivel para o caso de tradi¢coes que prejudicam individuos. Se os
beneficios para certos individuos forem uma razdo para se manter certa
tradicao, seria arbitrario negar que os danos para outros individuos sao uma
razao para se rejeitar tal tradicao. Assim, ndo podemos deduzir do fato de
uma pratica beneficiar certos individuos que entao existem razoes conclu-
sivas a favor de tal pratica. E, no caso das praticas especistas (incluindo as
que sdo tradicionais), a quantidade de individuos que sdo prejudicados por
elas é imensamente maior do que a quantidade de individuos beneficiados.
Além disso, o dano que recai sobre aqueles prejudicados por tais praticas
¢, individualmente, muito maior do que o dano que recairia sobre cada um
dos beneficiados se tais praticas fossem abolidas. Portanto, observar que
as tradicOes especistas beneficiam certos individuos ndao mostra que elas
sd0, por isso, aceitaveis.

Outra maneira de tentar defender o respeito pelas tradicdes é afirmar
que elas possuem valor intrinseco no sentido impessoal, isto é, que elas sao
boas em si, independentemente do beneficio ou prejuizo que poderiam causar
aos individuos afetados. Essa defesa tem dois problemas fundamentais. O
primeiro, é que ndo parece ser possivel comprovar a existéncia desse valor.
Quando falamos, “x é bom para o individuo A”, podemos verificar a plau-
sibilidade de nossa afirmacao investigando se x realmente faz bem para o
individuo A. Agora, se dizemos que “x é bom” independentemente do modo

54



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

como os individuos sao afetados, é muito dificil imaginar como essa alegacido
poderia ser verificada. Contudo, esse ndo é o problema maior. O problema
maior é que, mesmo se tal alegacao pudesse ser verificada, e mesmo que se
mostrasse correta, ela ainda niao daria suporte a conclusido de que, entao,
devemos respeitar as tradi¢des, porque teria ainda de ser mostrado que o
seu alegado valor impessoal é mais importante do que o bem de todos os
individuos prejudicados por tais tradi¢des. E isso parece ainda mais dificil
de ser feito do que demonstrar um suposto “valor intrinseco pessoal” das
tradi¢oes (algo que, como apontado anteriormente, ja é algo muito dificil
de se demonstrar).

E, mesmo que atribuissemos um peso maior as tradicoes frente ao
bem dos individuos, dependendo do quéao grande fosse a quantidade de
individuos prejudicados, e da gravidade dos danos individualmente, a soma
desses prejuizos poderia ainda fazer pender a balanca favoravelmente aos
individuos. O quao graves teriam de ser os prejuizos individualmente, e o
quao grande teria de ser o nimero de individuos prejudicados, dependeria
do peso atribuido ao bem dos individuos frente ao peso do alegado valor
impessoal das tradi¢des, mas, em algum ponto, a inversdo da prioridade
teria de ser admitida (do contrério, se estaria a assumir que a preservacao
das tradicdes é um trunfo sobre o bem dos individuos). E, dada a quan-
tidade gigantesca de animais nao humanos prejudicados pelas tradi¢oes
especistas, e da gravidade de dano individualmente para cada um deles,
teria de ser assumido que o peso do suposto “valor impessoal das tradi-
cdes”, ou é gigantescamente maior, ou é um trunfo sobre o bem deles.
Mas, como vimos, se ja é dificil fundamentar o alegado valor intrinseco
impessoal das tradicoes, é ainda mais dificil fundamentar que esse valor
tem um peso muito maior do que o bem de todos os seres sencientes
afetados negativamente por elas.

Além disso, hd uma razdo para se rejeitar a ideia de que toda e qual-
quer tradicao tem valor. Ela fica nitida quando voltamos a definicdo de
tradicdo da qual partimos: “algo cultivado desde muito tempo, passando
de geracdo em geracao”. Como atestam todos os exemplos de tradicoes
hediondas ja cultivadas ao longo da histdria, o apelo a tradi¢do padece
exatamente dos mesmos problemas que o apelo ao natural: do fato de uma
pratica ser tradicional ndo se segue necessariamente que seja boa, justa
ou sequer aceitavel, ou mesmo que haja alguma boa razao a favor dela.
Assim, se o apelo a tradi¢oes € ja ele mesmo altamente problematico, ndo
parece que possa justificar o especismo, ainda mais quando lembramos

55



que as tradi¢Oes especistas resultam em uma gigantesca quantidade de
sofrimento e de mortes, muitissimo maior do que em todas as outras
tradi¢des que ja vitimaram humanos em conjunto.

11. Conclusao

Discutimos neste capitulo as principais defesas do especismo. Vimos
que todas elas possuem sérios problemas e que, por isso, temos fortes razoes
para rejeita-las.

Contudo, um defensor do especismo poderia dizer que, até o momento,
apenas mostramos que as defesas do especismo ndo se sustentam, e nao
argumentamos a favor da consideracao dos animais ndo humanos. Assim
sendo, o préximo capitulo apresenta trés dos principais argumentos a favor
daigual consideracdo dos seres sencientes, independentemente de espécie:
o argumento da relevancia, o argumento da igual consideracdo, e o argumento
da imparcialidade.



Capitulo 3

ARGUMENTOS A FAVOR DA CONSIDERACAO
DOS SERES SENCIENTES

1. Introducao

Neste capitulo serao apresentados trés dos principais argumentos a
favor da consideragdo moral dos seres sencientes: o argumento da relevancia,
o argumento da igual consideracdo, e o argumento da imparcialidade.

2. O argumento da relevancia e o critério da senciéncia

Imaginemos duas pessoas. A primeira defende que quem possui
inteligéncia abaixo de certo nivel, seja humano ou nao humano, deve ser
escravo de quem possui inteligéncia acima de tal nivel, seja humano ou
ndo humano. Ja a segunda pessoa defende que os seres sencientes, indepen-
dentemente de espécie, devem ser chacinados em massa para atingir metas
ambientalistas (por exemplo, manter certos ecossistemas do modo como
sdo naturalmente).

A questao é: nenhuma das duas pessoas acima esta a ser especista,
uma vez que nao da consideracao diferenciada dependendo da espécie.
Contudo, claramente, ambas as pessoas ndo dao consideracao moral plena
aos seres sencientes. Veremos agora um argumento que mostra um grave
problema nio apenas com o especismo, mas com qualquer posi¢ao que nao
dé consideragdo moral plena aos seres sencientes (o que inclui o critério
dos niveis de inteligéncia e o ambientalismo'?).

O argumento da relevancia aponta um problema com qualquer critério
de consideracao moral que ndo tenha a ver com a possibilidade de alguém
ser prejudicado e/ou beneficiado. Vejamos o argumento em detalhes:

O argumento da relevancia afirma que, para uma distingao estar jus-
tificada, precisa ser relevante para o assunto em questao. Consideremos o

13 As diferencas e o conflito entre o ambientalismo e a consideracdo pelos animais serdo discutidas no capitulo 7.

57



LUCIANO CARLOS CUNHA

seguinte exemplo': o fato de alguém ter uma enfermidade grave é relevante
para ser atendido em um hospital, mas nao para ser aceito em uma equipe
de atletismo (alias, esse fato seria uma razdo para nao se aceitar esse alguém
em uma equipe de atletismo). Analogamente, o fato de alguém estar em
condicdes de saltar sete metros é relevante para ser aceito em uma equipe
de atletismo, mas ndo em uma emergéncia de um hospital (alias, esse fato
seria uma razao para niao se aceitar esse alguém em uma emergéncia de
um hospital).

Da mesma maneira, o argumento da relevancia conseguiria explicar
onde estd o problema com basear a consideracdo moral (ou o grau desta)
nos critérios assumidos pelos argumentos discutidos no capitulo 2, ou seja:

1. No pertencimento a certa espécie, raga ou género;

2. Em alegacoes metafisicas (como possuir uma relacdo especial
com deus, uma alma imortal, dignidade, um status ontolégico
superior etc.);

3. Naposse de certas capacidades (razao, liberdade, linguagem, auto-
nomia, senso de justica, cultura, agéncia moral, capacidade de
realizar contratos, e capacidade de reivindicar e respeitar direitos);

4. Na posse de certas relacoes (de solidariedade, afetivas, politicas
ou de poder);

5. No potencial para aquelas capacidades e/ou relacoes;

6. No fato de se pertencer a um grupo cujos membros normais pos-
suem aquelas capacidades e/ou relacdes;

7. No critério escolhido ser baseado ou ndo em uma caracteristica
bioldgica;
8. No fato de um comportamento ser ou nao natural;

9. No fato de o afetado ser ou ndo o préprio agente (como no egoismo);

10. No fato de o objeto em questio ser ou ndo uma totalidade (como
um ecossistema ou uma espécie, por exemplo).

Para entendermos o problema com tais critérios, temos de fazer as
seguintes perguntas: ‘o que é relevante para a consideraciao moral?”. Isto
é: “por que existe a questao da consideracdo moral?”; “por que faz sentido

" Devo esse exemplo a Oscar Horta.

58



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

perguntar sobre o critério adequado de consideraciao moral?”; “por que
alguém precisaria de consideracdo moral?”, “o que esta em jogo quando

]

falamos de consideracdao moral?”, “o que significa dar consideracao moral?”.

A questao da consideracdo moral s6 existe porque existem seres passi-
veis de serem prejudicados e/ou beneficiados. Dar consideracao moral a alguém
é exatamente buscar que esse alguém seja beneficiado e evitar que seja
prejudicado. Imaginemos um objeto que é indiferente ao que lhe acontece
(por exemplo, um tijolo). Nao faz sentido defender que temos obrigacdes
diretas para com o tijolo, dado que, para este, tanto faz a maneira como se
encontra: se estd deitado ou em pé, se estd inteiro, se é partido em dois, se é
esfarelado etc. Para o tijolo, qualquer estado em que se encontre é igualmente
indiferente, pois ndo ha alguém ali a perceber alguns estados como negativos
e/ou outros como positivos. Nao hé alguém que é o tijolo. Isto é, ndo ha o
ponto de vista do tijolo (0 modo como ele se encontra pode ser importante
apenas para outros individuos, que seriam afetados por isso).

Se determinada entidade ¢ incapaz de ser prejudicada e/ou benefi-
ciada (por ser indiferente ao que lhe acontece), parece que nio faz sentido
se preocupar diretamente com ela. Assim, segue-se que o que ¢ relevante
para saber quem considerar é saber quem ¢ passivel de ser prejudicado e/ou
beneficiado.

Uma condicdo necessaria e suficiente para alguém ser passivel de
ser prejudicado e/ou beneficiado é haver a possibilidade de reconhecer
certos estados como negativos e/ou outros como positivos. Para isso, é
necessario que o ser em questao seja capaz de experimentar certos estados
como negativos e/ou outros como positivos. Assim, os proponentes do
argumento da relevancia'® defendem que a caracteristica relevante para a
consideracdo moral é a senciéncia, pois ser senciente significa ser capaz de
experimentar determinados estados como positivos e/ou outros estados
como negativos'¢, o que implica ndo ser indiferente ao que lhe acontece
e, portanto, ser capaz de ser prejudicado e/ou beneficiado, como observa
Singer (2002, p. 67). A senciéncia distingue os que sdo alguém e os que sdo
algo, isto é, distingue os organismos que possuem uma perspectiva de primeira
pessoa e 0s que nao possuem.

1> Vérios proponentes do argumento ndo o apresentam com o titulo de «argumento da relevancia». As posicoes
de Bentham (1996, p. 282n) e de Singer (2002; 2004) sao exemplos.

1 “Senciéncia” esta a ser definida aqui como sinénimo de qualquer evento mental, independentemente de se

o estimulo que faz surgir tais experiéncias é externo ao organismo (como os dados obtidos com a visao, por
exemplo) ou se é interno (como, por exemplo, no caso dos sonhos).

59



LUCIANO CARLOS CUNHA

Se 0 argumento da relevéncia estiver correto, todo ser senciente,
independentemente de espécie, é objeto de consideracao moral direta.
Considerar moralmente alguém de maneira direta é reconhecer que ha
razoes diretas para evitar prejudica-lo e para beneficid-lo (isto é, o seu
bem importa por si). Precisamos entdo investigar sob quais condi¢des os
seres sencientes sdo passiveis de serem prejudicados e/ou beneficiados:

J4 que um ser senciente é passivel de ser prejudicado e/ou benefi-
ciado porque é capaz de experiéncias positivas e/ou negativas, é passivel
de ser prejudicado fundamentalmente de duas formas: 1) pela presenca do
que é negativo (o sofrimento, por exemplo) e; 2) pelo impedimento do que
é positivo (por exemplo, quando a morte impede o desfrute do prazer").
Analogamente, um ser senciente é passivel de ser beneficiado fundamental-
mente de duas formas: 1) pelo impedimento do que é negativo (como quando
um sofrimento ¢ aliviado ou prevenido, por exemplo) e; 2) pela presenca
do que é positivo (experimentar prazer, por exemplo).

Excluir da consideracdo moral direta um ser senciente devido a
nao ter determinada cor de pele, ndo pertencer a determinado género,
nao pertencer a determinada espécie, devido ao grau de suas capacidades
cognitivas, ou por nao termos determinadas rela¢des para com ele etc., é
cometer uma injustica porque se esta a prejudicar alguém com base em
caracteristicas irrelevantes. E sdo irrelevantes porque nao influenciam na
possibilidade de alguém ser prejudicado e/ou beneficiado, que é a razdo
pela qual faz sentido se pensar em consideracdo moral. Tomemos como
exemplo o critério do grau de racionalidade. Adota-lo como critério de
consideracdo moral seria confundir o que é relevante para alguém ser res-
ponsabilizado (o grau de racionalidade) com o que é relevante para alguém
ser considerado (a possibilidade de ser prejudicado/beneficiado). Seria uma
confusdo analoga a adotar a capacidade de saltar sete metros como critério
para aceitar alguém em uma emergéncia de um hospital e adotar a carac-
teristica “estar gravemente doente” como critério para aceitar alguém em
uma equipe de atletismo.

O argumento da relevancia aponta que a razao para considerarmos
os humanos ndo é porque sdo humanos; nem porque pertencem a mesma
espécie que pertencemos; nem porque possuem certas capacidades ou certas
relacdes conosco; e nem porque considerar humanos é (supostamente) uma
tendéncia natural para n6s. Em vez disso, a razdo para considerarmos os

17 Esse ponto sera discutido detalhadamente no capitulo 5.

60



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

humanos é simplesmente porque eles sdo passiveis de serem prejudica-
dos e/ou beneficiados. Contudo, essa mesma razao que explica por que
humanos sao moralmente consideraveis implica a0 mesmo tempo que
também é moralmente consideravel qualquer outro ser passivel de ser
prejudicado e/ou beneficiado, independentemente de espécie.

O argumento da relevancia oferece fortes razoes para rejeitarmos niao
apenas as visoes que privilegiam alguns seres sencientes em detrimento de
outros (como é o caso do especismo, racismo, sexismo, egoismo etc.), mas
também as que desconsideram todo e qualquer ser senciente, independen-
temente de espécie (como é o caso de visdes ambientalistas em que apenas
totalidades como espécies e ecossistemas, e nao os individuos, importam
diretamente). Assim, de acordo com o argumento da relevancia, devemos,
portanto, dar consideracdo moral direta a todo e qualquer ser senciente'®
(independentemente de espécie, grau de inteligéncia etc.), o que implica em
prevenir/minimizar o que lhes prejudica e em promover o que lhes beneficia,
uma vez que é isso o que significa dar consideracao moral.

3. O argumento da igual consideracao

Uma visdo muito comum é a de que os animais nao humanos devem
receber consideracao moral direta (isto é, o seu bem é importante em si, e
nao apenas indiretamente a outra coisa, como os interesses humanos ou
as metas do ambientalismo), mas que essa consideracdo deve ser menor do
que aquela devida a humanos. Dentre os proponentes dessa visao, estao
Benson (1978, p. 537), Diamond (1991, p. 59), Mosterin (1998, p. 24) e
Neess (2005, p. 171). Vejamos agora um argumento que mostra que essa
visdo é tendenciosa:

O argumento da igual consideracdao aponta que acessar de maneira
nao tendenciosa a forca das razdes para levar em consideragido o bem de
alguém requer reconhecer que prejuizos/beneficios de magnitude similar

'8 Deixaremos aqui em aberto a questdo sobre quais seres sao sencientes. O argumento mais promissor nesse

sentido, até o momento, parece ser o argumento por analogia de similaridade anatomica. Apesar de ser objeto
de intensa disputa na area da filosofia da mente se os estados mentais podem ser ou nio explicados comple-
tamente em termos de estados cerebrais, é inegavel que ha correlagdes entre o que acontece no cérebro e os
estados mentais. Assim, se nossa senciéncia esta correlacionada com estados do cérebro, temos uma razao inicial
para supormos que ¢ senciente todo e qualquer organismo que também possua um cérebro (ou mesmo todo
organismo que possua um sistema nervoso com uma centralizacio em outro tipo de 6rgio que desempenhe
uma funcéo similar). Sobre a questdo da senciéncia nos nio humanos, ver os trabalhos de Cabanac et al. (2009),
Chandroo e Moccia (2004), Griffin (1981; 1984; 1992), Grinde (2013), Kavaliers et al. (1983), Mather (2001),
Mather e Anderson (2007), Rollin (1989), Smith (1991) e Sneddon (2004; 2009).

61



LUCIANO CARLOS CUNHA

em individuos distintos geram razoes de igual for¢a para serem preveni-
dos/buscados (e que, quanto maior a sua magnitude, mais fortes sdo essas
razdes). Por que isso é assim? Ora, se as razdes para se considerar alguém
derivam da possibilidade de esse alguém ser prejudicado e/ou beneficiado
(como apontado pelo argumento da relevancia), entdo, quanto maior a
possibilidade de alguém ser prejudicado e/ou beneficiado, mais fortes sdo
essas razdes. [sso significa que, por vezes, ao contrario do que mantém
a visdo comum, teremos razdes mais fortes para evitar de prejudicar (ou
para beneficiar) animais nio humanos em comparacio a humanos, e seres
com menores capacidades cognitivas, em comparacao a seres que tém tais
capacidades mais desenvolvidas: toda vez que houver a possibilidade de
serem prejudicados/beneficiados em maior grau.

Para tornar mais clara a aplicacdo da ideia de igual consideracao,
vejamos um exemplo. Os nimeros representam os niveis de bem-estar
dos individuos A e B. Suponhamos que temos de escolher, ou deixar A
com um bem-estar de -10 (um dano grave) ou B com um bem-estar de
-1 (um dano leve), e que tudo o mais é igual nos outros fatores relevantes
(por exemplo, nenhum dos dois fez algo para merecer tais danos). Ima-
ginemos que temos a meta de causar o menor dano possivel e que, por
isso, concordamos em escolher causar o dano em B. O que o argumento
da igual consideracao defende é que, se os papéis fossem invertidos, isto
é, se tivéssemos de escolher entre ou deixar A com um bem-estar de -1
ou B com um bem-estar de -10, entdao deveriamos causar o dano em A.
Tudo o que o argumento da igual considera¢ao diz é que ndao podemos
ser tendenciosos na atribui¢ao do peso do bem de cada ser senciente em
nossas deliberacoes.

Como Singer (2002) é o mais conhecido defensor da igual consi-
deracdo, e também adota o utilitarismo enquanto teoria normativa, ndo
¢ incomum a seguinte objecao a igual consideracdo: “ndo sou utilitarista,
portanto, ndo tenho por que aceitar a igual consideracdo”. Isso é um equi-
voco. A aceitacdo da igual consideracdo dos seres sencientes nao depende
da aceitacdo de uma visdo especifica da ética. Qualquer visao de ética ndo
tendenciosa aceitard a igual consideracdo. Peguemos como exemplo trés
visdes de ética: o utilitarismo cldssico, o principio do maximin e o iguali-
tarismo. Como apontado por Holtug e Rasmussen (2007, p. 1-34), essas
trés visoes da ética aceitam a igual consideracdo de todos os afetados pela
decisdo, mas, por vezes, prescrevem a¢oes distintas (e, como explicado a

62



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

seguir, nos casos em que prescrevem a mesma acao, isso se da por razoes
distintas). Vejamos um exemplo pratico:

A grosso modo, o que essas trés visoes defendem é o seguinte. Para o
utilitarismo cldssico, a acao correta é aquela que resulta na maior soma total
do bem-estar dos distintos individuos afetados. O principio do maximin,
por sua vez, prescreve que devemos escolher aquela situacdo em que o
nivel minimo de bem-estar ¢ o mais alto. Por fim, o igualitarismo prescreve
minimizarmos a desigualdade. Imaginemos novamente dois individuos:
A e B. Os niimeros representam o seu bem-estar (de acordo com uma
medida ficticia qualquer). Suponhamos que agora ambos estdo no nivel
zero de bem-estar e, se adotamos o curso de acao C1, temos o seguinte
resultado: A=+20; B=+10. Se adotamos o curso de acdo C2, temos A=+14;
B=+15. O utilitarismo prescreve C1 porque a soma do bem total é maior
(+30, em comparacdo a +29 de C2).Ja o principio do maximin prescreve
C2 porque nele quem esté pior (A=+14) estd ainda melhor do que quem
estd pior em C1 (B=+10). O igualitarismo também prescreveria C2, por-
que nele o bem total estd melhor distribuido (a desigualdade é de apenas
-1, em comparacdo a -10, em C1). Em que sentido se pode dizer entido
que todas as trés visdes citadas aceitam a igual consideracdo? No sentido
em que o utilitarismo continuaria a prescrever que a decisdo correta é
escolher C1, se em C1 os individuos trocassem de lugar: A=+10; B=+20.
E, o principio do maximin e o igualitarismo continuariam a prescrever
que a decisao correta é escolher C2, se em C2 os individuos trocassem
de lugar: A=+15; B=+14.

Por vezes, é dito que as visdes consequencialistas da ética (isto é,
aquelas para as quais a acao correta sempre coincide com a que resulta nas
melhores consequéncias, dentre as opcdes disponiveis) teriam de dar um
peso diferente a niveis de prejuizos/beneficios similares em individuos
distintos, se isso for necessario para se chegar as melhores consequén-
cias. Isto é, segundo esse argumento, as visdes consequencialistas nem
sempre teriam de aceitar a igual consideracdao. Contudo, como mostra o
exemplo anterior, toda vez que alguém da um peso diferente a niveis de
prejuizos/beneficios similares em distintos individuos, jamais chegaré nas
melhores consequéncias que sua visio normativa visa atingir'®. Peguemos
novamente o exemplo anterior:

19 Para uma discussdo detalhada sobre esse ponto, ver Cunha (2020).

63



LUCIANO CARLOS CUNHA

Na situacao S1 nossas opcdes sao C1: A=+20; B=+10 ou C2: A=+14;
B=+15. Acrescentemos as op¢des em que os individuos trocam de lugar: na
situagao S2, nossas opcdes sao C3: A=+10; B=+20 ou C4: A=+15; B=+14.
Se alguém é um utilitarista, e em S1 escolhe C1, mas em S2 se recusa a
escolher C3, entdo em S2 nao estard a maximizar o valor total agregado,
e, portanto, nao estara atingindo a meta utilitarista. Igualmente, se alguém
adota o principio do maximin e em S1 escolhe C2, mas em S2 se recusa a
escolher C4, entdo em S2 nao estara escolhendo a opcao que contém o maior
nivel minimo de bem-estar e, portanto, nao estara atingindo a meta que o
principio do maximin visa atingir. Por sua vez, se alguém ¢ um igualitarista
e em S1 escolhe C2, mas em S2 se recusa a escolher C4, entdo em S2 nao
estara escolhendo a situacao em que ha menor desigualdade, e, portanto,
ndo estara atingindo a meta igualitarista. Esses exemplos parecem suficien-
tes para mostrar que as visdes consequencialistas tém de aceitar sempre a
igual consideracao, uma vez que, se nao o fizerem em algum caso, no caso
em questdo ndo atingirdo as metas que buscam. Além disso, as razoes para
se aceitar a igual consideracao farao sentido ndo apenas para as visoes
consequencialistas, mas para qualquer outra visdo de ética que ndo seja
tendenciosa. Vejamos:

Como vimos antes, o principio da igual consideracao prescreve apenas
nao desfavorecer tendenciosamente. Tal principio mostra que atribuir um
peso menor ao bem de membros de certa(s) espécie(s) é desfavorecé-lo(s)
injustamente, mesmo que se dé alguma consideragao a esse bem. Por esse
motivo, 0 especismo, assim como o racismo e o sexismo (ou qualquer outra
forma de discrimina¢ao, como o egoismo, o tamanhismo, o inteligentismo
e 0 capacitismo, por exemplo), ndo acontece somente quando se desconsi-
dera completamente o bem do(s) membro(s) do grupo discriminado, e sim,
também quando se d4 um peso menor ao seu bem. Vejamos um exemplo
para ilustrar esse ponto:

Imaginemos que alguém é um diretor de um hospital, e precisa esco-
lher entre duas propostas para determinar a prioridade no atendimento
emergencial. A primeira sugere que, quanto mais grave a enfermidade,
maior a prioridade. A segunda sugere que, quanto menor o nimero de
letras no nome, maior a prioridade. Podemos explicar claramente por
que a primeira proposta utiliza um critério relevante para a prioridade e
a segunda ndo. A gravidade de uma enfermidade é exatamente uma das
coisas que fazem com que tenha sentido perguntar pela prioridade em
um atendimento (ela tem a ver com a razio pela qual ha necessidade de

64



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

se fazer atendimentos, em primeiro lugar). O nimero de letras no nome,
por sua vez, ndo tem relacdo direta alguma com essa questdo (poderia
té-lo apenas por coincidéncia, no caso de alguém com o menor nimero
de letras no nome precisar de prioridade por outro motivo - como estar
mais gravemente ferido, por exemplo - que ndo o niimero de letras no nome).

No exemplo dado, a proposta baseada na quantidade de letras no
nome oferece alguma consideracao a todos os que chegardo ao pronto-so-
corro. Todos serao atendidos: ela apenas nao da prioridade a quem estiver
na pior situacdo. Contudo, apesar de oferecer alguma consideracéo, é
claramente injusta, por nio adotar um critério relevante quanto ao grau
de consideracdo. O mesmo se pode dizer da cor da pele, género e espécie
de alguém. A discriminacdo especista acontece nao somente quando se
desconsidera totalmente o bem-estar de quem néo pertence a certa(s)
espécie(s), mas, também quando tais individuos recebem uma consideracdo
menor diante de prejuizos/beneficios similares.

Isso ndo significa que a gravidade da situacdo tenha de ser necessa-
riamente o Gnico critério relevante para a prioridade. Por exemplo, poderia
ser alegado que também é relevante o quanto de beneficio poderia ser
feito a cada individuo. Com base nisso, defender-se-ia que a prioridade
nao deve ser de quem estiver na pior situacdo quando ndo ha muitas
chances de salva-lo. Ou, é possivel afirmar que também sao relevantes
os parametros da quantidade de individuos possivel de ser salva em cada
curso de acao e da quantidade de prejuizos/beneficios que cada individuo
produziria para outros seres caso fosse salvo. Todas essas preocupagoes
(diferentemente de critérios como o ntimero de letras no nome, a cor
da pele, o género e a espécie) podem ser reivindicadas plausivelmente
como relevantes para a prioridade, exatamente porque tém como pano
de fundo a preocupacdo com a magnitude do dano/beneficio (a diferenca
entre elas reside no fato de que cada uma esta a enfatizar um parametro
distinto dessa magnitude).

Dado o argumento anterior, temos fortes razdes para defender a
ideia de que os seres sencientes, independentemente de espécie, devem ser
objeto de consideragao moral plena, isto é, devem receber igual consideracao,
e ndo, meramente, alguma consideracdao. Uma conclusao importante do
argumento da igual considerag¢do, como vimos, é que o especismo (assim
como o racismo, o sexismo, o egoismo e outras formas de injusti¢a) acontece
nao somente quando suas vitimas tém o seu bem-estar completamente

65



LUCIANO CARLOS CUNHA

desconsiderado, mas, toda vez que o seu bem-estar é visto como tendo
uma importancia menor®.

4. O argumento da imparcialidade

Ja vimos, antes, os argumentos da relevdncia e da igual consideracao.
O argumento da relevancia é baseado na ideia de que o que importa para a
consideracdo moral é a capacidade de ser prejudicado e/ou beneficiado e
que, portanto, o critério adequado de consideracao moral é a senciéncia, uma
vez que esta determina quem ¢é capaz de ser prejudicado e/ou beneficiado.
O argumento da igual consideracdo, por sua vez, defende a ideia de que, se
alguém deve ser considerado moralmente por estar sujeito a prejuizos e
beneficios, a forca das razoes para evitar de prejudicar ou para beneficiar
alguém tem de depender da magnitude dos prejuizos e beneficios em jogo,
e nao de caracteristicas como, por exemplo, a espécie, a raca, género, capa-
cidades ou tamanho desse alguém. Ha outro argumento que fundamenta
de uma maneira distinta a ideia de que devemos dar consideracao moral
plena a todos os seres sencientes: o argumento da imparcialidade. Vejamos
em linhas gerais como funciona esse argumento:

Suponhamos que tivéssemos de decidir se é ou nao justa a situagao
da qual padecem os animais nao humanos atualmente. Como vimos no
capitulo 1, os animais nao humanos sao utilizados para consumo, em
experiéncias, como vestuario etc. E, como veremos no capitulo 8, uma
quantidade gigantesca deles padece de fome, sede e doencas nos ambientes
naturais. Que critério podemos utilizar para determinar se uma situacdo
é ou nao justa? Ha varios. Um deles é amplamente conhecido: defende
a ideia de que, para uma situacado ser justa, teriamos de aprova-la como
justa se fossemos nds os afetados por ela. Esse critério pode ser ilustrado
por meio de um experimento mental (descrito no préximo paragrafo). O

2 Isso ndo se limita ao especismo antropocéntrico. Em se tratando de animais nao humanos, é predominante a

visdo de que devemos dar uma consideragio maior a membros de espécies em extingao, e pouca ou mesmo nenhuma
considera¢ao a membros de espécies abundantes. Um grave problema com essa visao é simplesmente que a densidade
populacional de uma espécie nao tem influéncia alguma naquilo que é relevante para a existéncia e para a forca das
razdes para darmos consideracdo moral a alguém. Como mostra o argumento da relevancia, as razoes para darmos
consideracao a alguém existem porque esse alguém é passivel de ser prejudicado e/ou beneficiado. Se é assim, a forca
das razdes para darmos consideracao ao bem de alguém tem de depender da magnitude dos prejuizos e beneficios
a que estaria sujeito, como mostra o argumento da igual consideracao. Nenhuma dessas coisas depende em grau
algum do quéo populosa é a espécie a qual alguém pertence. Essa constatacao ja é bem aceita quando os humanos
sd0 as vitimas. Por exemplo, ndo diriamos que as razdes para evitar causar sofrimento a uma crianca ou para se
condenar o racismo dependem de se saber o tamanho da popula¢do humana mundial.

66



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

experimento visa mostrar que sé consideramos justa a situacao da qual
padecem os animais ndo humanos porque sabemos que nao seremos nds
as vitimas de tal situacdo, uma vez que pertencemos a um grupo privi-
legiado que ndo é afetado pela mesma. Se féssemos nds os afetados, a
considerariamos altamente injusta. Isto é, o argumento aponta que somos
tendenciosos, e que o especismo ¢é injusto porque viola a imparcialidade.
O experimento consiste no seguinte:

Imaginemos uma situacao ficticia em que ja existimos enquanto seres
pensantes, mas nao nascemos ainda no mundo em que viveremos. Contudo,
teremos que nascer em tal mundo, mas ndo podemos escolher (nem saber)
quais serao nossas caracteristicas enquanto individuos depois de nascermos.
Isto é, ndo saberemos a que espécie, raca ou género pertenceremos; nossa
nacionalidade; se nasceremos em familias ricas ou pobres; se nasceremos
saudaveis ou com alguma doenca; nossas habilidades e dificuldades; se
seremos ou ndo capazes de razao, senso de justica etc. Contudo, poderemos
escolher se em tal mundo existiria discriminacao baseada em racas, géneros,
espécies, grau de capacidades etc.

Essa é uma adaptacao das figuras da posicdo original e do véu da igno-
rancia, presentes no trabalho de John Rawls (1999 [1971])*". Apesar de a
teoria de Rawls ser pensada de modo a garantir a imparcialidade, nao da
consideracdo moral direta aos animais ndo humanos, uma vez que exige
que os beneficiarios da justica possuam também um senso de justica. Na
apresentacdo do argumento da relevancia, no item 2, rejeitamos essa exi-
géncia, bem como rejeitamos a exigéncia de outras capacidades para além
da capacidade de ser prejudicado/beneficiado, para que alguém receba
considera¢do moral plena. O motivo é que, para se sofrer uma injustica,
nao € necessario possuir um senso de justi¢a. Por exemplo, uma bebé que
recebe menos alimento do que as outras em um ber¢ario por conta da cor
de sua pele é vitima de injustica, mesmo que ndo tenha um senso de justica.
A justica precisa incluir todos aqueles passiveis de serem prejudicados e/
ou beneficiados. Assim, o experimento mental de Rawls foi adaptado por
tedricos como Mark Rowlands (1998; 2009) e Donald VandeVeer (1979),
com vistas a mostrar que o especismo é injusto: se nao soubéssemos a que
espécie pertenceriamos, nao considerariamos justa a discriminagao baseada
em espécie.

21 Essa ideia, contudo, ja havia sido formulada antes de modo similar em Harsanyi (1955).

67



LUCIANO CARLOS CUNHA

Parece claro que, se ndo soubéssemos a que espécie pertenceriamos,
pensariamos que, no mundo em que habitariamos, cada ser senciente
deveria receber igual consideracao, independentemente de espécie. Se
soubéssemos que poderiamos nascer, por exemplo, como um animal em
uma granja industrial ou como um animal na natureza a padecer de danos
naturais®, jamais considerariamos justo o especismo. Assim, parece que
s6 ndo consideramos injusta a situacdo da qual padecem os animais nao
humanos porque sabemos que, uma vez que somos humanos, nao sere-
mos afetados por tal situacdo. Se esse é o caso, estamos a ser altamente
tendenciosos. De uma perspectiva imparcial, ndo ha como justificar dar
uma consideracao menor aos seres sencientes nao humanos. Isso mostra
que o especismo ¢ injusto, uma vez que fere um requisito central da jus-
tica: a imparcialidade.

O argumento da imparcialidade pode ser esquematizado da
seguinte maneira:

A1) Para uma situagdo ser justa, temos de considera-la justa mesmo
se fossemos nods os afetados por tal situacao;

A2) Se estivéssemos na situacdo na qual se encontram os animais nao
humanos, nao a considerariamos justa;

A3) Logo, nao é justa a situa¢do na qual se encontram os animais
nao humanos.

Outra maneira alternativa de formula-lo, mais elaborada, é a seguinte:
B1) Devemos aceitar os juizos imparciais;

B2) Se ndo soubéssemos se seriamos beneficiados ou prejudicados
por uma pratica, e julgdssemos claramente que essa pratica é injusta,
esse juizo seria imparcial;

B3) Se ndo soubéssemos a que espécie pertenceriamos, nao conside-
rariamos justo o especismo;

B4) Logo, o juizo de que o especismo € injusto é imparcial
B5) Logo, devemos aceitar o juizo de que o especismo é injusto.

O argumento da imparcialidade mostra que, se formos imparciais
(isto é, se nao formos tendenciosos), rejeitaremos o especismo. Como

22 Discutiremos essa questdo em detalhes no capitulo 8.

68



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

apontado antes, se determinada visao fere a imparcialidade, ndo pode
ser justa, uma vez que a imparcialidade ¢ uma das caracteristicas centrais
da justica. Desse modo, o argumento da imparcialidade mostra que o
especismo nao ¢ justo. Assim como o argumento da igual consideracao,
o argumento da imparcialidade mostra que os animais ndo humanos
recebem um tratamento desfavoravel injusto nao somente quando nao
recebem considera¢do moral alguma, mas, toda vez que o seu bem-estar
¢ visto como tendo uma importancia menor.

5. Conclusao

Neste capitulo, foram apresentados trés argumentos a favor da consi-
deracdo moral plena de todo e qualquer ser senciente, independentemente
de espécie, grau de capacidades, grau de relacdes conosco etc. Recapitulemos
brevemente tais argumentos:

O argumento da relevincia afirma que o que importa para a consi-
deracdo moral é a capacidade de ser prejudicado e/ou beneficiado e que,
entdo, o critério adequado de consideracdo moral é a senciéncia, pois esta
determina quem é capaz de ser prejudicado e/ou beneficiado.

Ja o argumento da igual consideracao defende a ideia de que, se alguém
deve ser considerado moralmente por estar sujeito a prejuizos e beneficios,
a forca das razdes para evitar de prejudicar ou para beneficiar alguém tem
de depender da magnitude dos prejuizos e beneficios em jogo, e niao de
caracteristicas como a espécie, a raca, o género, capacidades etc.

O argumento da imparcialidade, por sua vez, defende que o especismo
é injusto porque viola a imparcialidade, uma vez que ndo aprovariamos o
especismo se nao soubéssemos que pertencemos a espécie privilegiada.

No préximo capitulo, discutiremos objecoes a esses trés argumentos.

69






Capitulo 4

DISCUTINDO OBJECOES A CONSIDERACAO
DOS SERES SENCIENTES

1. O critério da senciéncia s6 faz sentido em teorias do bem-estar
hedonistas?

No capitulo 3, item 2, na apresentacao do argumento da relevancia,
o prazer e o sofrimento foram citados como exemplos de beneficio e de
maleficio. Mas, isso ndo significa que as conclusoes presentes em tal item
sobre as condicdes nas quais um ser senciente é prejudicado/beneficiado
s6 facam sentido em teorias que afirmam que a Unica coisa desvaliosa em
si é o sofrimento, e a Unica coisa valiosa em si é o prazer (como é o caso
da teoria do bem-estar hedonista). A inica conclusdo implicada em tal item é
que os seres sencientes sao passiveis de serem prejudicados pela presenca
do que lhes for negativo e/ou pela auséncia do que lhes for positivo, e sdo
passiveis de serem beneficiados pela presenca do que lhes for positivo e/
ou pela auséncia do que lhes for negativo. Nessa concluséo fica em aberto
quais coisas lhes sao positivas e quais s3o negativas.

Tal conclusido é compativel com teorias do bem-estar® experiencia-
listas (para as quais o valioso sdo as experiéncias positivas); preferencialistas
(para as quais o valioso ¢ a satisfacdo de preferéncias); e de lista objetiva
(para as quais o valioso sdo os itens da lista, por exemplo, além do pra-
zer, o conhecimento e a amizade). E também compativel com teorias do
bem-estar baseadas em axiologias negativas (isto é, teorias para as quais
existe o que é negativo em si, mas nao existe o que é positivo em si). A
unica diferenca é que as axiologias negativas apenas reconheceriam o
prejuizo pela presenca do que é negativo e o beneficio pela auséncia do
que é negativo. O critério da senciéncia nao implica necessariamente uma
teoria do bem-estar especifica.

2 Defini¢oes de preferencialismo, experiencialismo e teorias de lista objetiva podem ser encontradas em Parfit
(1984, p. 4) e também em Kagan (1998, p. 29-40).

71



LUCIANO CARLOS CUNHA

2. Dando igual consideracao aos seres sencientes, é impossivel
resolver conflitos?

Considerar moralmente alguém de maneira direta significa que o
modo como o seu bem-estar é afetado para pior ou para melhor com nossos
atos e omissoes gera razdes diretas para agirmos de certa maneira (evitando
de prejudica-lo e buscando ajuda-lo). Se alguém é objeto de consideracdo
moral direta, o fato de um curso de agdo prejudica-lo é, em si, uma razao
para se evitar tal curso de acdo. Analogamente, o fato de um curso de a¢io
beneficia-lo é, em si, uma razao para se escolher tal curso de acao.

Diante disso, poderia ser objetado que, se dermos igual consideragao
a todos os seres sencientes afetados por nossas decisdes, ndo saberemos o
que fazer em situacdes nas quais, seja 14 o que escolhermos, acabaremos
por prejudicar algum ser senciente. Isso seria assim porque, se dermos igual
consideracdo a cada um dos seres sencientes afetados, teremos sempre
razdes diretas para evitar todo e qualquer curso de acdo que prejudique
seres sencientes. Essa objecdo, contudo, confunde “ter razdes diretas para”
e “ter razdes diretas conclusivas para”. Razdes diretas podem ser conclusivas
ou nao. Vejamos um exemplo:

Imaginemos que os individuos A e B sao objeto de consideracao
moral direta (sendo ambos objeto de igual considera¢io), e que nossa meta
seja prejudicar o menos possivel os afetados por nossa decisdo. Suponha-
mos que, se adotamos o curso de acdo Cl1, o individuo A é prejudicado e
fica com um bem-estar de -10, enquanto o bem-estar de B, que ja estd em
+1, ndo é alterado. Ja que A é objeto de consideracao moral direta, temos
uma razdo direta para evitar C1 (a saber, o prejuizo para A). Contudo, ima-
ginemos que a nossa Unica outra opcdo é o curso de acao C2, em que B é
prejudicado e fica com um bem-estar de -20, e o bem-estar de A, que agora
estd em +1, ndo é alterado. Ja que B é objeto de consideracdo moral direta,
também temos uma razdo direta para evitar C2 (a saber, o prejuizo para B).
Suponhamos que todo o restante dos fatores relevantes permanecam iguais
nos dois casos (por exemplo, que nem A nem B merecam os prejuizos que
correm o risco de padecer, e que o impacto de A ou B no futuro sobre os
outros individuos seja 0 mesmo). Nesse caso, embora existam razdes tanto
para se evitar C1 quanto para se evitar C2, a razao para se evitar C2 é mais
forte, uma vez que B sai mais prejudicado (tendo em mente o objetivo de
prejudicar o menos possivel). Portanto, ainda que haja razoes diretas para
evitarmos C1, essas razdes nao sao conclusivas.

72



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Isso mostra que é equivocada a ideia de que, dando igual conside-
ragao a todos os seres sencientes, ndo ha como termos um guia pratico
que nos diga o que fazer em casos nos quais todas as op¢oes disponiveis
acabam por prejudicar alguém. Esse guia é dado justamente pelas metas
de cada teoria normativa distinta que incorporariam a igual consideracao
pelos seres sencientes (como vimos no exemplo oferecido no item 3 do
capitulo 3).

3. O critério da senciéncia s6 faz sentido em uma teoria normativa
utilitarista?

Singer (2002) é provavelmente o mais conhecido defensor do crité-
rio da senciéncia. Singer é também adepto da teoria normativa conhecida
como utilitarismo (que mantém que a acio correta é aquela que resulta no
maior bem agregado). Isso pode dar a entender que, para alguém aceitar o
critério da senciéncia, é necessario ser um utilitarista.

Isso nao é correto. O critério da senciéncia ndo se compromete
com uma teoria normativa especifica, e nem mesmo com uma classe
especifica de teorias normativas (por exemplo, consequencialismo, deon-
tologia, ou éticas do carater®®). Isso é assim porque os argumentos da
relevancia, da igual consideracdo e da imparcialidade (que implicam o
critério da senciéncia) ndo se comprometem com uma forma especifica
de determinar a agao correta. Propostas de consideracao moral direta dos
seres sencientes surgiram a partir das mais diversas teorias normativas:
utilitarismo (SINGER, 2002); direitos (REGAN, 2004%° [1984]; FRAN-
CIONE, 2000); igualitarismo (FARIA, 2014; GOMPERTZ, 1997 [1824]);
prioritarismo (HOLTUG, 2007); suficientismo (CRISP, 2003); ética do
cuidado (ADAMS; DONOVAN, 1996); ética de virtudes (CLARK, 1977;
NUSSBAUM, 2006; ROLLIN, 1981); kantianismo (FRANKLIN, 2005;
KORSGAARD, 2005); neokantianismo (PLUHAR, 1995) e o contratua-
lismo rawlsiano (ROWLANDS, 1998).

Assim, a defesa de que o critério da senciéncia s6 tem sentido a
partir do utilitarismo ndo se sustenta. O que o argumento da relevancia
diz é que, seja 14 de que forma determinemos a agao correta, se alguém
é passivel de ser prejudicado/beneficiado, nao ha justificativa para nao

** Para mais sobre essas categorias de teorias normativas, ver Kagan (1998).

#  Ainda que Regan restrinja sua teoria de direitos aos seres sencientes que sao sujeitos-de-uma-vida (o que
requer um certo nivel de sofisticagdo mental).

73



LUCIANO CARLOS CUNHA

levar em conta o seu bem-estar. E, o que os argumentos da igual consi-
deracdo e da imparcialidade apontam ¢é que, se alguém é passivel de ser
prejudicado/beneficiado, nao ha justificativa para dar um peso menor
ao seu bem-estar. Se tais argumentos estiverem corretos, qualquer teoria
normativa minimamente plausivel tem de dar consideracdo moral plena
a todos os seres sencientes.

4. O argumento da relevancia salta do que é para o que deve ser?

No capitulo 2, item 9, discutimos o apelo ao natural. Vimos que
uma defesa de tal apelo é o argumento de que, se algo ja acontece, entdo
estamos justificados a fazer com que ele continue. Rejeitamos tal defesa
apontando que, do fato de que algo acontece, ndo se segue que seja bom,
justo, desejavel ou mesmo aceitavel. Na base dessa resposta esta a ideia
de que descricoes sobre o modo como as coisas sdo nao podem justificar
o modo como as coisas deveriam ser, pois isso violaria a chamada lei de
Hume (HUME, 2000, p. 509): de descricdes factuais somente podem se
seguir outros enunciados descritivos factuais, e nunca prescri¢des. Dis-
cutiremos agora uma obje¢ao ao argumento da relevancia que o acusa de
ter o mesmo problema. A objecdo aponta que o argumento da relevancia
faz a seguinte inferéncia:

1. O individuo I é senciente (descricdo factual).

2. Logo, harazoes diretas para considerar o bem-estar do individuo
I (conclusao normativa).

Olhando a primeira vista, alguém poderia pensar que a conclusao
normativa segue-se da descricdo factual. Contudo, essa impressdo s6
acontece porque o argumento nao esta apresentado de maneira completa.
Obviamente, faltam premissas. Uma vez apresentado de maneira completa,
vemos claramente que a conclusdo normativa é derivada de uma premissa
também normativa. Essa premissa normativa, por sua vez, estd apoiada em
julgamentos de valor (isto ¢, julgamentos sobre o que é bom/ruim, melhor/
pior) e ndo em descricdes factuais.

O argumento completo pode ser esquematizado da seguinte maneira:

74



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

O argumento das razoes para agir a partir de julgamentos de valor

1. Se algo é ruim em si, isso é uma razao direta para evita-lo; se é
bom em si, isso é uma razdo direta para promové-lo* (premissa
normativa).

2. Prejuizos sdo ruins em si; beneficios sdo bons em si (premissa
de valor).

3. Logo, ha razdes diretas para evitar prejuizos e para promover
beneficios (conclusio normativa).

4. Seres sencientes sdo os Unicos capazes de prejuizos e beneficios
(descricao factual e relativa ao valor, mas nao normativa).

5. Logo, ha razdes diretas para considerar o bem-estar dos seres sen-
cientes, uma vez que considerar o bem-estar de alguém é evitar pre-
juizos e promover beneficios sobre esse alguém (conclusao normativa).

6. O individuo I é senciente (descri¢ao factual).

7. Logo, harazoes diretas para considerar o bem-estar do individuo
I (conclusao normativa).

Quando colocamos o argumento esquematizado de maneira com-
pleta, vemos que ele é muitissimo diferente do argumento que rejeitamos
no capitulo 2, item 9, que defende que “a acdo x esta justificada porque
ja acontecem acdes do mesmo tipo”. Agora, a segunda premissa do argu-
mento ndo é mais uma descricao factual: é um julgamento de valor. Quando
afirmamos, por exemplo, “o sofrimento é ruim”, ndo estamos meramente
a descrever que quem sofre é prejudicado com o sofrimento. Ao invés
disso, estamos avaliando negativamente o sofrimento?. J& a primeira pre-

% Héa quem negue que isso seja verdadeiro em termos objetivos (como é o caso dos antirrealistas morais, uma

vez que negam a existéncia de verdades objetivas em ética). Contudo, tal premissa pode fazer sentido mesmo
para quem adota tal posicdo. De fato, é algo que a maioria das pessoas parece aceitar, independentemente da
posicao que mantenham quanto a se ha ou nao verdades objetivas em ética. Discutiremos em maiores detalhes a
maneira pela qual um antirrealista moral pode aceitar o argumento da relevancia no item 6 do presente capitulo.

¥ Uma possivel objecio seria manter que julgamentos de valor sdo na verdade, descri¢des, pois descrevem os
estados mentais de quem faz a avaliacdo. De acordo com essa objecao, se alguém afirma “x é ruim” estd meramente
a descrever o estado mental que lhe vém & mente diante de x. Essa objecao, contudo, tem um grave problema,
que é apontado por Moore (1966, p. 43): se juizos de valor meramente descrevessem o estado mental de quem
faz o juizo, entao duas pessoas que discordam sobre o valor de x (uma diz “x é bom” e outra diz “x é ruim”) nao
estariam realmente discordando (uma vez que estariam apenas a relatar o que acontece com elas diante de x).
Contudo, se tais pessoas estao discordando, como parece 6bvio, entdo julgamentos de valor nio sao descricoes
dos estados mentais de quem faz a avaliacao.

75



LUCIANO CARLOS CUNHA

missa, normativa, ¢ um caso especifico da tese geral de que as razoes
para agir desse ou daquele modo devem ser determinadas (totalmente
ou parcialmente) por julgamentos de valor (isto é, avaliacdes sobre o
que é bom/ruim, melhor/pior). A principal fun¢io de um julgamento de
valor é orientar a pratica. Nao parece adequado ficar perplexo diante da
afirmacao “evite fazer x, porque x é ruim”. Algo muito diferente acontece
quando dizemos: “x esta justificado porque x acontece”. Nesse caso, faz
sentido ficarmos perplexos.

Obviamente que, uma vez que temos um critério para guiar nossas
acoes, temos de olhar para o mundo e descrever os fatos, para saber se o
caso com que estamos a lidar se encaixa no critério que adotamos (como
fizemos nas premissas 4 e 6, acima). Isso ndo s6 é adequado, como é essen-
cial. Por exemplo, suponhamos que adotemos o critério da senciéncia. Ao
nos guiarmos por esse critério, é necessario que investiguemos se o objeto
afetado por nossa a¢ao é ou nao senciente. Isso é verdadeiro nao s6 em
relagdo ao critério da senciéncia: é verdadeiro para qualquer prescricao. Se
as prescri¢oes nao fizessem referéncia alguma a contextos factuais, nao
prescreveriam nada. Horta (2007, p. 200) cita o exemplo da prescricdo “niao
roubar”: para que a mesma faca sentido, é necessaria a existéncia de bens
que sdo propriedade de alguém e da possibilidade de alguém rouba-los. Isso
tudo é muito diferente do argumento que rejeitamos no item 9 do capitulo
2, de que “x esta justificado porque x acontece”.

Para alguém rejeitar a conclusao de que temos razdes diretas para
considerar os seres sencientes, o que teria de fazer nao é apontar que
juizos normativos nao podem ser derivados de descri¢oes factuais (como
vimos, mesmo que isso seja verdade, nao atinge o argumento que estamos
a discutir, pois ele ndo deriva conclusdes normativas de descricoes fac-
tuais). O que teria de fazer é, ou negar a premissa de valor (isto é, negar
que prejuizos sejam ruins em si, e que beneficios sejam bons em si), ou
negar a premissa normativa (isto é, negar que julgamentos de valor gerem
razdes diretas para agirmos dessa ou daquela maneira). Contudo, a negacio
sincera dessas premissas é algo rarissimo?®. Por exemplo, teriamos de dizer
que ter uma perna decepada nao é algo ruim, ou que é algo muito ruim,
mas que isso ndo dd nenhuma razao direta para evitarmos de arriscar ter
uma perna decepada.

2 Pessoas que adotam axiologias negativas reconhecem apenas que existe o que € intrinsecamente negativo,

mas nao o que é intrinsecamente positivo. Contudo, tais pessoas teriam ainda razdes diretas para prevenir/
minimizar o que é negativo.

76



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Muitas pessoas pensam que os defensores do egoismo negam alguma
das duas premissas acima. Isso é falso. Egoistas reconhecem que julgamentos
sobre bom/ruim geram razdes para agir desse ou daquele modo. Também
reconhecem que prejuizos sao algo ruim e que beneficios sdo algo bom. Con-
tudo, defendem que somente os prejuizos/beneficios sobre si proprios geram
razdes para serem evitados/promovidos (ou, que geram razdes mais fortes
para serem evitados/promovidos). Mas, isso é reconhecer que julgamentos
sobre bom/ruim geram razdes para agir desse ou daquele modo e que pre-
juizos sao algo ruim e beneficios sao algo bom. Discutamos entdo o egoismo:

5. A defesa do especismo baseada no egoismo

Chamemos de egoismo normativo a ideia de que, tudo o mais sendo
igual, diante de niveis de prejuizos/beneficios similares, cada agente esta
justificado a dar um peso maior ao seu proprio bem-estar (ou mesmo a dar
peso somente ao seu proprio bem-estar).

Por vezes, o egoismo é utilizado como defesa do especismo: “se cada
um de nds esta justificado a dar maior peso aos seus interesses, aqueles
que possuem interesse em dar maior peso (ou mesmo peso somente) ao
bem de humanos (ou mesmo apenas ao seu proprio bem) estao justificados
em fazé-lo”. No entender da objecio, a proposta de igual consideracio de
todos os seres sencientes cometeria a falha de nao levar em conta a “intui-
cdo fundamental” de que cada um esta justificado a colocar o seu proprio
bem-estar acima do bem-estar dos outros.

Sera esse um bom argumento? Obviamente, para ele ser um bom
argumento, depende de o egoismo estar justificado. Um primeiro problema
com o egoismo é que ele viola os argumentos da relevancia e da igual
consideracdo, apresentados no capitulo 3, uma vez que o fato de alguém
ser ou nao o agente que esta a decidir nao determina quem ¢é passivel
de ser prejudicado e/ou beneficiado (e nem determina a magnitude dos
prejuizos e beneficios). Assim, para que o egoismo fosse defensavel, teria
de ser mostrado que o fato de o bem-estar em questao ser o do préprio
agente que esta a decidir é uma diferenca moralmente relevante. Contudo,
temos fortes razdes para duvidar que esse seja o caso. Vejamos por que:

Em primeiro lugar, a razao para que eu evite o meu préprio sofrimento
e arazdo para que eu fomente a minha prépria felicidade nao existem por-
que tais experiéncias sdo minhas, e sim, porque o sofrimento é negativo e

77



LUCIANO CARLOS CUNHA

afelicidade é positiva. Aquilo que gera razdes para alguém evitar o proprio
sofrimento é o teor negativo do sofrimento, e ndo o fato de acontecer no
préprio agente. Se o teor positivo ou negativo das experiéncias nao fosse
determinante para adotarmos esse ou aquele curso de agao, simplesmente
nao saberiamos, diante do sofrimento e do prazer, qual temos razdes para
evitar e qual temos razdes para buscar. Mas, cada um de nds reconhece
razdes para evitar o proprio sofrimento e para promover a propria felici-
dade. Isso é assim simplesmente porque o sofrimento é negativo e a feli-
cidade é positiva. Assim, o que determina se as razdes serao para evitar ou
para promover certo estado de coisas é se o estado de coisas em questdo é
negativo ou positivo, e, nao, se acontece ou nao no préprio agente. Mas, o
sofrimento nao deixa de ser negativo e a felicidade nao deixa de ser positiva
quando experimentados por outros seres. Logo, aquilo que explica por que
cada um de nds tem razdes para considerar o proprio bem-estar oferece
ao mesmo tempo iguais razoes para considerarmos o bem-estar de todo e
qualquer ser senciente.

O defensor do egoismo poderia objetar que um estado de coisas s6
oferece razdes para ser evitado mediante o cumprimento de duas condicoes
necessarias: 1) ser negativo e; 2) acontecer no préprio agente. Da mesma
maneira, defenderia que um estado de coisas s6 ofereceria razdes para ser
promovido mediante o cumprimento de duas condicoes necessarias 1) ser
positivo e; 2) acontecer no proprio agente.

O primeiro problema com essa posicdo é que ela nao explica por
que o critério “acontecer no proprio agente” é relevante para se estabe-
lecer a existéncia de razdes para agir. Ou seja, um primeiro problema da
objecdo é que ela ndo oferece uma razao a favor do segundo critério que
insere. Trata-se de um argumento circular, pois ja assume aquilo que se
propde a provar. O defensor do egoismo poderia objetar que o principio
“avaliacdes sobre o que é bom/ruim oferecem razdes para agir de certa
maneira” também é circular, uma vez que nao explica o porqué disso ser
assim (é algo dado como autoevidente). Obviamente, isso é verdadeiro para
qualquer primeiro principio (uma vez que, se féssemos explicar sempre um
principio com base em outro, haveria uma regressao infinita). Contudo,
ha diferencas significativas entre a aceitacdo do principio “avaliacdes
sobre o que é bom/ruim oferecem razodes diretas para agir” e a aceitacdo
do egoismo. A principal delas é que o principio do egoismo entra em
cena visando limitar a aplicacdo do principio das razdes para agir diante
de julgamentos sobre o que é bom/ruim. Isto é, nao é que o defensor do

78



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

egoismo nega o principio “temos razoes para agir a partir de julgamentos
sobre o que é bom/ruim”. O egoista segue tal principio quando ele préprio
é afetado por suas decisodes. O que o defensor do egoismo defende é que
cada um esté justificado a descarta-lo quando outros individuos forem
afetados pelas suas decisdes. Mas, se de um principio segue-se a sua
validade universal (e ndo apenas nesse ou naquele caso), entdo o 6nus da
prova é dos que pretendem limitar a aplicacdo de tal principio, de ter que
explicar por que o segundo principio limitador que sugerem (no caso, o
principio egoista) é baseado em uma caracteristica relevante. E por esse
motivo que a acusag¢ao de circularidade faz sentido contra o principio
egoista, uma vez que ele ndo é 6bvio (de fato, a imensa maioria das pes-
soas, ainda que adotem atitudes egoistas, tende a condenar o egoismo).
Ja o principio de que temos razdes para agir a partir de avaliacdes sobre
o que é bom/ruim, diferentemente, tem relacdo direta com a existéncia
da questdo “por que considerar alguém?”. Em contrapartida, o critério
“o0 agente ser o proprio beneficidrio da acdo” (isto é, o critério egoista) é
arbitrario como sao os critérios da espécie, raca, género, cor dos olhos,
numero de letras no nome etc.

Um segundo problema com a objecdo é que ha uma razao para
pensarmos que o critério que adota é irrelevante, e essa razao ¢ derivada
do préprio caso em que a objecao reconhece que temos razdes para agir:
quando o que é negativo/positivo acontece no préprio agente. Quando algo
negativo/ positivo acontece em nds mesmos, reconhecemos prontamente
nisso uma razao para evitarmos/promovermos esse algo, e reconhecemos
que essa razdo, dada pelo teor negativo/positivo do acontecimento é com-
pleta: elando se apoia no fato de o acontecimento ser no préprio agente?.
Quando perguntamos a alguém: “como sei que eu tenho razdes para evitar
o sofrimento em mim mesmo e para promover o prazer em mim mesmo?”,
a resposta sincera é sempre: “porque o sofrimento é negativo e o prazer
é positivo”, e ndo parece que falta algo nessa resposta. Somente quando
os defensores do egoismo percebem que essa resposta implica que temos
as mesmas razoes para dar igual consideracdo ao bem-estar dos outros, é
que adicionam a segunda condicao (“acontecer no préoprio agente”). Isso
sugere que essa saida surge nao porque realmente se acredita que o cri-
tério adotado por ela é relevante, mas, simplesmente, porque ela implica
no egoismo. O mesmo acontece se cada agente se perguntar “por que eu

2 Para esse argumento em detalhes, ver o trabalho de Stuart Rachels (2002).

79



LUCIANO CARLOS CUNHA

mesmo importo?”. Qualquer resposta sincera tem de apelar ao fato de
que cada um de noés é passivel de ser afetado positiva ou negativamente
(como ja discutimos no capitulo 3). Novamente, se a explicacdo é essa,
ela implica (a menos que seja apontada uma razdo bem justificada que
limite o alcance do principio) que todos os outros seres passiveis de serem
afetados positiva ou negativamente também importam.

Assim, se o que determina se as razdes serao para evitar ou para
promover certo estado de coisas € se o estado de coisas em questao é nega-
tivo ou positivo (e nao, se o estado de coisas acontece ou ndo no préprio
agente), cada um tem exatamente as mesmas razoes para evitar o que é
negativo e para promover o que é positivo nos outros seres sencientes.

Isso nao mostra apenas que temos que dar alguma consideracao ao
bem-estar dos outros, talvez inferior aquela que damos ao nosso préprio
bem-estar. Mostra que, por exemplo, niveis de prejuizo similares geram
razdes de igual forca para serem considerados. Isso é assim porque, se é o
teor negativo/positivo de certo estado de coisas aquilo que determina que
temos razdes para evita-lo ou para buscéa-lo, entao, a for¢a das razdes para
evitar certo estado de coisas depende do quao negativo é esse estado de coisas,
e a forca das razoes para promover certo estado de coisas depende do quao
positivo é esse estado de coisas.

Todos nés reconhecemos esse ponto em relacdo ao nosso proprio
sofrimento ou prazer: preferimos o menor sofrimento em vez do maior,
e o maior prazer em vez do menor. Por exemplo, temos razdes mais for-
tes para nos preocuparmos em evitar de correr o risco de ter uma perna
decepada do que para nos preocuparmos em evitar um leve corte no dedo.
Isso é assim porque o dano de se ter uma perna decepada é de magnitude
maior do que o dano resultante de um corte no dedo**. Contudo, se o quao
negativo ou positivo é um estado de coisas é aquilo que determina a forca
das razoes para evita-lo ou para promové-lo, isso implica a rejeicao total
do egoismo, porque cada um de nds tera razdes mais fortes para evitar ou
para promover certos estados de coisas em outros individuos do que em
si proprio (toda vez que os outros forem prejudicados em maior grau por
receberem determinado dano ou por ndo receberem determinado beneficio).

% Poderia ser objetado que hd uma razao mais forte para nos preocuparmos com o corte no dedo em vez de nos
preocuparmos em evitar ter a perna decepada se o corte no dedo iniciar uma cadeia de eventos que terminara
em um dano pior do que uma perna decepada (por exemplo, duas pernas decepadas). Contudo, essa obje¢ido, sem
perceber, concorda que é a magnitude dos danos aquilo que determina a forca das razdes para se evitar certo
curso de acdo (e ndo se o dano é no préprio agente ou em outros individuos).

80



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Por esse motivo, temos fortes razdes para concluirmos que o egoismo
€ como o especismo, o racismo e o sexismo: uma forma de discriminagao.
Alias, é a forma de discriminacdo mais excludente de todas. Assim, se o
egoismo ¢ ele mesmo injusto, como parece claramente o caso, ndo pode
formar uma defesa de que o especismo é justo.

6. Seria o argumento da relevancia incompativel com o
antirrealismo moral?

Uma das principais diferencas entre realismo moral e antirrealismo
moral é que o primeiro defende que temos certos deveres (por exemplo,
de praticar certa acdo ou de buscar certa meta) independentemente do
que queremos, enquanto o segundo defende que a nocdo de dever sé faz
sentido em termos hipotéticos: “se queremos x, devemos fazer y” (ndo
sendo possivel, nessa concepcio, estabelecer se devemos ou ndo querer x).

Poderia ser objetado que antirrealistas morais ndo tém nenhuma
razao para aceitar o argumento da relevancia, pois o argumento seria, no
entender da objecao, formulado assim:

1. Devemos nos guiar pelo que é relevante.

2. O queérelevante para a consideracdo moral é a capacidade de ser
prejudicado e/ou beneficiado.

3. Logo, devemos dar consideracao moral aqueles capazes de serem
prejudicados e/ou beneficiados.

Uma vez que os antirrealistas negam a existéncia de imperativos
como aquele presente na primeira premissa do argumento, ndo teriam
razoes para aceitar o argumento da relevancia, conclui a obje¢ao. Contudo,
o argumento da relevancia é compativel tanto com o realismo quanto com
o antirrealismo moral. Ainda que antirrealistas neguem um dever de nos
guiarmos pelo que é relevante, isso nao significa que nao tenham razdes para
se guiarem pelo que é relevante. Alids, essas razdes podem ser igualmente
fortes para um antirrealista moral:

Quanto a aceitacao do argumento da relevancia, a Unica diferenca
entre perspectivas realistas e antirrealistas é que as primeiras defenderiam a
adocao de critérios relevantes como um imperativo categérico, isto é, como
independente do que queremos (“devemos nos guiar pelo que é relevante,
entdo..”) e as segundas defenderiam como um imperativo hipotético, isto

81



LUCIANO CARLOS CUNHA

é, como dependente do que queremos (“se queremos nos guiar pelo que é
relevante, entdo...”).

Contudo, razdes podem ser oferecidas para que nos guiemos pelo que
é relevante, e essas razoes poderiam fazer sentido tanto para um realista
quanto para um antirrealista moral. A razao principal é que as alternativas
sa0 muito pouco promissoras. Se descartamos nos guiarmos pelo que é
relevante, o que sobra é o seguinte: ou assumimos que as posi¢des nao
precisam ser justificadas, ou, entao, que estamos justificados a nos guiar por
critérios irrelevantes. Um antirrealista moral, mesmo que nio reconheca a
existéncia de uma obrigac¢do de nos guiarmos pelo que é relevante, poderia
reconhecer que o preco pago por se descartar a relevancia ¢ muito alto
(parece comprometer ndo apenas o raciocinio em ética, mas o raciocinio
como um todo).

7. A objecao de que o sofrimento pode ser positivo, e o prazer,
negativo

Outra objec¢ao aponta que os argumentos da relevancia, da igual con-
sideracdo, e da imparcialidade (apresentados no capitulo 3), assumem uma
concepcao de consideragdo moral que parte do principio de que temos sempre
razdes diretas para evitar ocorréncias negativas e para promover ocorréncias
positivas nas vidas dos seres sencientes. De acordo com a objecao, isso é
um erro, porque existem ocorréncias negativas que sdo instrumentalmente
positivas (isto é, ocorréncias negativas que beneficiam alguém conduzindo
a outra coisa positiva, ou evitando outra coisa negativa). Analogamente,
existem ocorréncias positivas que sdo instrumentalmente negativas (isto é,
ocorréncias positivas que prejudicam alguém conduzindo a outra coisa
negativa, ou evitando outra coisa positiva).

Um exemplo de ocorréncia negativa instrumentalmente positiva
é, por exemplo, quando temos de passar por um procedimento médico
doloroso, mas que prevenira a ocorréncia de um sofrimento ainda maior.
Outro exemplo é quando a dor nos motiva a evitar algo que nos preju-
dicaré (por exemplo, afastar a mao do fogo ao sentirmos queimar). Um
exemplo de ocorréncia positiva instrumentalmente negativa é quando
comemos uma comida extremamente saborosa que, por ser prejudicial
a nossa saude ou por ser viciante e exagerarmos, nos fara ter muitos
problemas depois.

82



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Por vezes, a constatagao de que as experiéncias negativas podem ser
instrumentalmente positivas e que as experiéncias positivas podem ser
instrumentalmente negativas é utilizada para defender que, entdo, levar
os seres sencientes em consideracdo ndo implica em prevenir o que lhes
prejudica nem em promover o que lhes beneficia®'.

A constatacdo de que existem experiéncias negativas instrumen-
talmente positivas e experiéncias positivas instrumentalmente negativas
esta correta. Contudo, dai nao se segue a conclusdo de que levar os seres
sencientes em considera¢io nao implica prevenir o que lhes prejudica nem
promover o que lhes beneficia. Vejamos por que:

Em primeiro lugar, muitas vezes (provavelmente a maioria das vezes,
infelizmente), o sofrimento ndo conduz a nada de bom. Mesmo que ndo
devéssemos minimizar o sofrimento instrumentalmente bom, haveria ainda
razdes para eliminar o sofrimento inttil. O sofrimento dos animais é quase
sempre inutil para eles proprios, quer no caso dos animais explorados, quer
no caso dos animais na natureza (como veremos no capitulo 8). O mesmo
vale para as experiéncias positivas: mesmo que tenhamos razdes para evitar
as experiéncias positivas instrumentalmente negativas, ainda temos razdes
para promover as experiéncias positivas que nao tém efeitos negativos.

Em segundo lugar, a objecao em questao nao é uma objec¢ao a consi-
deracdo pelos seres sencientes, porque o que os argumentos em defesa da
consideracdo dos seres sencientes assumem é que experiéncias negativas
sao ruins em si, e que experiéncias positivas sao boas em si. Isso nao é negar
que ha experiéncias negativas instrumentalmente boas e que ha experiéncias
positivas instrumentalmente ruins. A objecao em questdo perde de vista a
distin¢ao mais bésica em teoria do valor: entre o que é bom/ruim em si, e
o que é bom/ruim instrumentalmente.

Em terceiro lugar, a objecdo ndo poderia ser utilizada para negar que
as experiéncias negativas sao ruins em si e que as experiéncias positivas sao
boas em si. Ao invés, a objecdo concorda com essa perspectiva. Ela afirma
que as experiéncias negativas podem ser boas instrumentalmente somente
se impedirem outras experiéncias negativas ou se fomentarem experiéncias
positivas. Afirma também que as experiéncias positivas podem ser ruins
instrumentalmente somente se impedirem outras experiéncias positivas ou
se fomentarem experiéncias negativas. Se a objecao em questao fosse uma

3! Essa constatacao é levantada principalmente contra a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais

(que sera discutida no capitulo 8).

83



LUCIANO CARLOS CUNHA

defesa de que o sofrimento é bom em si, nao precisaria apelar ao seu possivel
valor instrumental para defender que o sofrimento pode ser bom. Analo-
gamente, se a objecao em questao fosse uma defesa de que as experiéncias
positivas nio sdo boas em si, ndo precisaria apelar ao seu possivel desvalor
instrumental para defender que as experiéncias positivas podem ser ruins.

Em quarto lugar, se o sofrimento pode ser apenas instrumentalmente
bom (e ndo, bom em si), entdo, mesmo quando for instrumentalmente bom,
temos em tal situacdo tanto fatores positivos (o que o sofrimento conduz
de bom) quanto negativos (o préprio sofrimento). Imaginemos que um
procedimento cirtrgico cause sofrimento, mas evite um mal maior. Nessa
situacdo, o sofrimento teve valor instrumental. Mas, nessa situacao como
um todo, hé algo de bom (0 ndo acontecimento do mal maior) e algo de ruim
(o sofrimento causado para evita-lo). E claro, nesse exemplo, o sofrimento
evitado é maior do que o sofrimento causado para evita-lo (é isso que torna
a situacdo, tudo considerado, positiva). Se o sofrimento causado pela operacdo
fosse maior do que o sofrimento impedido, achariamos que nao valeria a
pena tentar a operacao. Isso nos conduz a uma conclusao importante: toda
vez que for possivel chegar a meta positiva sem o que ha de negativo, entao
isso é preferivel, provavelmente requerido. E por isso que preferimos receber
anestesia antes de uma cirurgia. Isto é, sempre existem razdes para tentarmos
eliminar o sofrimento, mesmo quando ele possui valor instrumental (por
exemplo, razdes para tentarmos alcancar o que de positivo seria alcan¢ado
por meio do sofrimento, s6 que sem o sofrimento). Novamente, o uso de
anestesia ¢ um exemplo claro.

8. A objecao centrada na ideia de merecimento

Vimos no capitulo 3 que dois dos argumentos centrais em defesa da
considerag¢do moral dos animais nao humanos sao o argumento da relevincia
e 0 argumento da igual consideracdo. O argumento da relevancia defende
que um curso de ac¢do resultar em prejuizo para alguém é uma razdo direta
para evita-lo, e que um curso de agao resultar em beneficio para alguém
¢ uma razdo direta para promové-lo. O argumento da igual consideragao,
por sua vez, afirma que a for¢a das razdes para se promover ou para se evitar
determinado curso de acio depende da magnitude dos beneficios/prejuizos
resultantes de tal curso de acdo (isto é, quanto maiores os prejuizos, mais
fortes as razdes para evita-los; quanto maiores os beneficios, mais fortes
as razdes para promoveé-los).

84



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Abordaremos agora uma objecdo a esses dois argumentos que é
centrada na nocao de merecimento. Quando colocada contra o argumento
da relevancia, a objecao consiste em apontar que nem sempre um curso de
acdo resultar em prejuizo conta como uma razao para evitarmos tal curso
de acdo. Se, por alguma razao, o prejuizo for merecido, isso na verdade conta
como uma razao para buscarmos tal resultado. Analogamente, nem sempre
um curso de acdo resultar em beneficio contaria como uma razao para se
promover tal curso de acdo: se alguém fez algo para ndo merecer certo
beneficio, isso é uma razao para evitarmos que esse alguém receba o bene-
ficio em questdo. Da mesma maneira, tal objecdo poderia ser enderecada
contra o argumento da igual consideracdo: ndo podemos deduzir, do fato
de que alguém teria um prejuizo maior por nao receber prioridade, entdo
que automaticamente a coisa certa a se fazer é prioriza-lo, pois, ha que se
verificar questdes relacionadas a merecimento.

Essa objecao poderia ser utilizada, entao, para se defender que é
justo que apenas humanos recebam considera¢ao moral direta (ou, que
a recebam em maior grau), pois, alegadamente, apenas humanos seriam
capazes de merecer algo.

Uma possivel resposta aqui é negar a importancia de consideragoes
sobre merecimento (ou, negar que seja possivel saber quando alguém merece
ou ndo merece um dano/beneficio). Contudo, ndo exploraremos os pontos
levantados por essa resposta aqui, nem discutiremos se tal resposta é ou
nao plausivel. O motivo é que, como apontam as outras respostas a seguir,
mesmo se a nocao de merecimento for moralmente relevante, isso nao afeta
os argumentos da relevancia e da igual considera¢ao. Vejamos:

A nocao de merecimento pode ser facilmente incorporada pelos
argumentos da relevancia e da igual consideracao. Poderia ser mantido,
por exemplo, que tudo o mais sendo igual, um curso de agao resultar em
um efeito negativo sobre alguém é uma razdo direta para evitd-lo (e um
curso de ac¢do resultar em um efeito positivo sobre alguém é uma razao
direta para promové-lo). Da mesma maneira, poderiamos afirmar que,
tudo 0 mais sendo igual, a forca das razdes para se evitar ou promover certo
curso de acdo depende da magnitude dos danos/beneficios resultantes de
tal curso de acdo. Em um caso em que alguém merece certo dano, ou fez
algo para ndo merecer certo beneficio, ndo temos uma situa¢do em que
“tudo o mais é igual” (teriamos entdo uma diferenca moralmente relevante).

85



LUCIANO CARLOS CUNHA

Outro problema é que a objecdo jamais poderia dar suporte a ideia
de que somente humanos devem receber consideracdo moral direta, ou
que devem recebé-la em maior grau. Para alguém merecer determinado
prejuizo, é necessario que seja moralmente responsabilizével, e que tenha
falhado em cumprir uma obrigacao que possuia. Mas, até onde se sabe, os
animais ndo humanos nao possuem tais capacidades (e nem, diga-se de
passagem, humanos até certa idade, humanos portadores de certas doencas
degenerativas mentais e vitimas de certos acidentes que afetam a consti-
tuicdo mental). Assim, se 0 merecimento pode justificar a situacao ruim na
qual alguém se encontra, isso sé é aplicdvel a humanos normais a partir de
uma certa idade. Isso ndo quer dizer que, porque os animais nao humanos
nao podem ser responsabilizados, nao existem razdes para evitarmos que
facam algo que resulte em dano (como discutiremos no capitulo 8). Quer
dizer apenas que nao faz sentido puni-los por questdoes de merecimento.
Ou seja, ao contrario do que poderia parecer a primeira vista, levar em
conta o merecimento de um dano sé pode pender desfavoravelmente aos
agentes morais. E, mesmo que os animais nao humanos fossem agentes
morais (ou, mesmo que existam nio humanos agentes morais), é absurdo
afirmar que merecem os prejuizos decorrentes de sua explora¢io ou dos
processos naturais (que discutiremos mais detalhadamente no capitulo 8).

Poderia ser objetado que o merecimento pode igualmente tornar
justo alguém estar em uma situacao melhor do que a dos outros (no caso
de merecer um beneficio). E, ja que apenas agentes morais seriam capazes
de merecer um beneficio, ndo seria injusto eles se encontrarem em uma
situacdo melhor, mesmo melhor do que a dos seres incapazes de mereci-
mento, conclui a obje¢ao. Ha varios problemas com essa objecao:

O primeiro problema é que tal argumento nao poderia ser utilizado
para defender que é justo todos os agentes morais se encontrarem em uma
situacao melhor (do que os incapazes de agéncia moral ou do que os outros
agentes morais), mas apenas os agentes morais que tivessem feito algo para
merecer essa situacio melhor.

O segundo problema ¢ que, mesmo que seja possivel alguém merecer
um beneficio, isso nao implica necessariamente que seja justo que essa pessoa
se encontre em uma situacdo melhor do que todos os outros. Seria justo
apenas se todos os outros tivessem tido exatamente as mesmas condi¢des
para atingir o mesmo beneficio e, por escolha prépria (e ndo devido a forcas
que estdo além de seu controle), tivessem escolhido ndo o fazer. Portanto,

86



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

nao seria justo para com aqueles que ndo tiveram as mesmas oportunida-
des para alcancar tal beneficio, que é exatamente o caso dos individuos
incapazes de agéncia moral, incluindo animais ndo humanos, uma vez que
carecem, por razdes bioldgicas, da capacidade de merecer um beneficio.
Nem mesmo ¢ o caso de ser justo para com outros agentes morais. Geral-
mente, as oportunidades para o alcance de beneficios sdo distribuidas de
modo muito desigual: alguns individuos nascem em familias ricas, outros
nascem em familias pobres; alguns nascem saudaveis, outros com doengas
graves; alguns nascem com facilidade para determinada atividade, outros
com uma grande dificuldade; alguns nascem membros de espécies, racas
e géneros tradicionalmente discriminados, outros nascem membros dos
grupos privilegiados, e assim por diante. E, mesmo que todos os individuos
tivessem acesso as oportunidades para o merecimento de beneficios em
igualdade de condicdes, durante o percurso ha varios fatores que estao além
do controle dos individuos, e dizem respeito a sorte ou azar. Por exemplo,
ndo sabemos se seremos ou nao vitimas de doengas, acidentes, ou qualquer
outro obstaculo.

Se a meta é a justa distribuicdo, incluindo de capacidades, os indivi-
duos incapazes de agéncia moral teriam de ser compensados por nio terem
a capacidade para merecerem beneficios, devido a razdes que escapam ao
seu controle. Uma forma de compensa-los seria aumentar o seu bem-estar
acima do daqueles que possuem tais capacidades. Assim, 0 merecimento
de um beneficio também penderia, por estranho que possa parecer ini-
cialmente, desfavoravelmente aos agentes morais se encontrarem em uma
situacdo melhor do que os individuos que carecem da capacidade para a
agéncia moral.

Assim, a objecdo centrada no merecimento nao obtém sucesso contra
o argumento da relevancia nem contra o argumento da igual consideraciao
porque: 1) tais argumentos podem ser adaptados para incluir a no¢ao de
merecimento e; 2) a no¢do de merecimento niao pode fundamentar uma
consideracdo menor aqueles incapazes de agéncia moral.

9. A objecao de que seres mais racionais sao mais vulneraveis

Consideremos agora a objecao que defende que, quanto maiores as
capacidades cognitivas de alguém, maior a possibilidade de ser prejudicado.
Por exemplo, se alguém sabe que no futuro padecerd de um sofrimento
intenso, esse conhecimento lhe trard um sofrimento maior. Ou, se alguém

87



LUCIANO CARLOS CUNHA

se lembra de um trauma que sofreu ha muito tempo, isso também prova-
velmente sera fonte de sofrimento. Assim, de acordo com essa objecao, os
seres mais racionais sofreriam mais devido a capacidade de memorizar
e de antecipar eventos negativos. A conclusio de tal objecdo é a de que,
devido a essa caracteristica dos seres mais racionais, estd justificado dar
uma consideracdao maior a humanos.

Antes de discutirmos essa objec¢do, é importante observarmos que,
caso ela faca sentido, 0o maximo que conseguiria fundamentar é dar priori-
dade aos mais racionais quando esses se encontrarem em uma situacdo pior. Ela
ndo poderia justificar priorizar ajudar os mais racionais quando houverem
seres menos racionais em uma situacao pior do que a deles. Muito menos
poderia justificar escravizar os seres menos racionais e trata-los como se
fossem coisas. Isto é, caso a presente objecdo se revele correta, ela jamais
poderia justificar a atual situacdo dos animais nao humanos. Passemos a
discussao da objecao:

Uma primeira resposta a objecao é apontar que ela é uma defesa da
prioridade dos mais racionais, e nao, dos humanos. Existem humanos que
possuem um grau de racionalidade menor do que o de certos ndo humanos
(por exemplo, comparemos um bebé humano com uma vaca adulta). Se a
objecao estiver correta, deveriamos priorizar alguns nao humanos frente
a alguns humanos.

E, também é possivel criticar a objecdo mesmo em relagao a priori-
dade dos mais racionais (independentemente de espécie): outra maneira de
responder é concordar que, nos casos em que a maior racionalidade implicar
em um prejuizo maior, é justo priorizar os mais racionais, mas apontar que,
entdo, a prioridade é dos menos racionais toda vez que o menor grau de
racionalidade implicar em um prejuizo maior. Por exemplo, se precisamos
aplicar um medicamento em um humano adulto normal, basta explicarmos
que o procedimento lhe serd benéfico e o paciente geralmente aceita a apli-
cacdo. Por outro lado, como aponta Singer (2004, p. 19), se precisamos fazer
o mesmo em um bebé humano ou em um animal nao humano, o menor
grau de racionalidade provavelmente resultard em maior sofrimento: por
nao entenderem que o procedimento é para o seu bem, provavelmente
entrardo em desespero.

Além disso, seres mais racionais, embora possam sofrer por recor-
dacao ou antecipagao de eventos negativos, também podem ter o seu
sofrimento presente diminuido por recordacao ou antecipacio de eventos

88



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

positivos. Por outro lado, como argumentam Rollin (1989, p. 144) e Faria
(2016, p. 11), seres que ndo tém tal capacidade (ou a tém de maneira muito
limitada) estardo completamente em sofrimento se estiverem a sofrer no
presente.

E importante observar também que o fato de certos seres carecerem
de capacidades intelectuais sofisticadas ndo faz o seu sofrimento ser menor.
Por exemplo, o sofrimento de se ter um membro arrancado nao é menos
intenso do que o sofrimento que surge de angustias e preocupacdes (alias,
provavelmente é mais intenso).

Outro ponto importante é que, quanto menor o grau de raciona-
lidade, geralmente maior o grau de vulnerabilidade (dado que a raciona-
lidade contribui para tornar alguém mais apto a se defender e também
a suprir suas necessidades). Essa conexdo nao ¢, obviamente, necessaria.
Por exemplo, um tetraplégico com as faculdades mentais de um humano
adulto normal tem um grau de racionalidade maior e também uma vul-
nerabilidade maior do que uma crianca humana normal*’. Contudo, na
imensa maioria dos casos, temos razdes para priorizarmos 0s menos
racionais, pois geralmente possuem maior grau de vulnerabilidade, e isso
implica em maior possibilidade de sofrerem prejuizos. Por isso, o grau
de cuidado com um bebé é normalmente muito maior do que o grau de
cuidado com um adulto normal.

Dado o que foi argumentado anteriormente, se o objetivo é priorizar
quem corre maior risco de se encontrar em um nivel de bem-estar mais
baixo, em uma grande quantidade de casos (talvez a imensa maioria), a
prioridade poderia se inverter, e ser dos menos racionais.

10. A objecao inteligentista

Outra objecao a igual consideracao dos seres sencientes é o que cha-
marei de objecdo inteligentista. Ela afirma que os seres mais racionais sao
mais prejudicados se forem impedidos de desfrutar prazeres intelectuais,
mesmo que fiquem com um bem-estar maior do que outros individuos
que carecem da capacidade de desfrutar de prazeres intelectuais. Por isso,
a visao inteligentista defende que é justo que os humanos com maiores
capacidades intelectuais se encontrem em uma situa¢ao melhor do que a
dos animais ndo humanos. Vejamos um exemplo:

32 Agradeco a Catia Faria pela observacio.

89



LUCIANO CARLOS CUNHA

Suponhamos que A esteja com +4 de bem-estar e B com +12 (levando
em conta tudo o que é relevante para esse bem-estar, como prazer e ausén-
cia de sofrimento, e ndo apenas prazeres intelectuais). Imaginemos que
apenas B é capaz de prazeres intelectuais. Ja que na visdo inteligentista os
prazeres intelectuais sao tidos como superiores, é como se 0 maximo que
o bem-estar de A conseguisse chegar é, digamos, +10, enquanto que o de
B poderia ir muito além, (digamos, +40). A visio inteligentista diria que B
¢ mais prejudicado por nao chegar em +40 (mesmo que ja esteja em +12)
do que A por ficar em +4.

Certas variantes da visao inteligentista medem o quao prejudicado
alguém ¢é diminuindo o seu bem-estar atual do seu bem-estar maximo.
No exemplo anterior, segundo essas variantes, B seria mais prejudicado
porque esta 28 pontos longe do seu bem-estar maximo, enquanto A esta
apenas 6 pontos longe. Ja outras variantes medem em termos de porcenta-
gem. Segundo essas variantes, B seria mais prejudicado por estar em 30%
do seu bem-estar maximo, enquanto A estaria em 40% do seu bem-estar
méximo. No nosso exemplo, ambas as variantes concordam que B é mais
prejudicado. Mas, dependendo do caso, a variante centrada na subtragao e
a variante centrada na porcentagem podem discordar sobre quem é mais
prejudicado. Contudo, o importante a se observar aqui é que, em qualquer
uma das variantes da visao inteligentista, o grau de prejuizo nao é medido
pelo o quao ruim ¢é a situacdo de alguém, e sim, pela qualidade do que corre
risco de perder de desfrutar.

Sera essa visdo plausivel? Os dois experimentos mentais a seguir
sugerem graves problemas com a visdo inteligentista.

O caso da troca de lugar

Imaginemos que s6 temos as duas opcdes a seguir: 1) ou ocupamos
a posi¢ao de alguém com um grande potencial para ser um dos mais reno-
mados profissionais de sua area, mas que tera que se contentar em ser um
profissional meramente bom ou mediano (mas que ainda assim terd uma
vida longa e feliz); 2) ou entdo ocupamos a posicio que ocupam agora 0s
animais nao humanos na exploracio, sofrendo intensamente a cada instante
de suas vidas.

90



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Se escolhemos 1, é porque reconhecemos que quem estd em 2 é mais
prejudicado. Ja que a visao inteligentista diria o contrario, temos ai uma
razao para rejeitarmos tal visao.

O caso dos alienigenas inteligentissimos

Imaginemos que seres de outro planeta chegam a Terra. Esses seres,
devido a terem uma capacidade intelectual muitissimo mais alta do que a
dos humanos, desfrutam de tipos de prazeres que sequer sao imaginaveis
para noés. Esses alienigenas ja sdao muito felizes: o mais “infeliz” dentre eles
é pelo menos um milhdo de vezes mais feliz do que o humano mais feliz de
que ja tivemos noticia. Contudo, o seu potencial para experimentar prazeres
maiores e mais refinados é tao alto que, mesmo estando muitissimo felizes,
estdo muito mais longe de seu maximo do que estamos nds, do nosso. E,
devido a sua altissima capacidade intelectual, solucionariam sem esforco
algum todos os nossos problemas.

Sabendo disso, contamos a eles que existem muitos humanos sofrendo
e morrendo todos os dias das mais diversas mazelas. Pedimos entdo que
resolvam nossos piores problemas. Sua resposta é: “reconhecemos que
os humanos estao em uma situagao muitissimo pior do que a nossa, mas,
dada a capacidade intelectual extremamente limitada dos humanos, temos
de priorizar aumentar nosso proprio bem-estar, pois, mesmo muitissimo
felizes, somos mais prejudicados por estarmos mais longe do nosso potencial
maximo do que os humanos sao prejudicados por terem cancer, malaria,
cdlica renal, fibromialgia, neurofibromatose, sindrome de arlequim, espinha
bifida, ou qualquer outro mal”.

Se o alienigena esta errado em seu julgamento sobre quem seria mais
prejudicado, temos de admitir que os seres mais racionais nao sao mais
prejudicados por deixarem de experimentar os prazeres mais refinados do
que 0s menos racionais sao por viverem uma vida de sofrimento intenso.
Temos ai outra forte razdo para rejeitarmos a visao inteligentista.

11. As acusacdes de antropocentrismo e de “reinismo”

Os proponentes do antropocentrismo escolhem uma caracteristica
tipica humana (por exemplo, o modo de raciocinar) e atribuem estatura
moral aos animais ndo humanos de acordo com o grau de similaridade
com humanos nessa caracteristica. Regan (1981, p. 20-1) afirma que os

91



LUCIANO CARLOS CUNHA

defensores do critério da senciéncia fazem o mesmo: percebem que a
senciéncia é uma caracteristica dos humanos, e escolhem considerar
apenas os seres que sdo sencientes. Em ambos os casos, s6 sdo conside-
rados aqueles que apresentam similaridades com humanos (s6 mudando,
em cada caso, a caracteristica escolhida como padrdo de similaridade),
conclui a objecao.

A principal resposta a essa critica aponta para duas coisas. Primeiro,
hé diferenca entre utilizar o modo de raciocinar e utilizar a senciéncia
como critério de consideracdo moral: o primeiro nao determina quem é
passivel de ser prejudicado e/ou beneficiado, e o segundo sim. Em segundo
lugar, nao é que os proponentes do critério da senciéncia primeiro pos-
tulam que humanos importam, e depois procuram alguma similaridade
com humanos dentre os animais que pretendem também considerar.
Nao estao a defender: “devemos considerar os seres sencientes porque se
parecem com humanos”, mas o contrario: “devemos considerar humanos
porque sdo sencientes”. Assim, ¢ falso que o critério da senciéncia seja, no
fundo, antropocéntrico.

Passemos agora a acusacdo de que o critério da senciéncia cometeria
uma discriminac¢ao baseada nos reinos, por incluir os membros do reino
animal e excluir os membros do reino vegetal. Ha dois erros fundamentais
com essa acusacdo. O primeiro é que os proponentes do critério da sen-
ciéncia ndo afirmam que devemos considerar os seres sencientes porque
essa é uma caracteristica do reino animal. Em vez disso, defendem que
consideremos certos animais porque sdo sencientes. Embora todo ser
senciente encontrado até hoje pertenca ao reino animal, h& membros
do reino animal que, devido a ndo terem um sistema nervoso, ou nao o
terem minimamente organizado, ndo sido sencientes (como as esponjas
e as hidras, por exemplo). Os proponentes do critério da senciéncia ndo
defendem considerar esses animais (pois ndo ha possibilidade de serem
prejudicados e/ou beneficiados). Se vierem a existir robds ou quaisquer
outras maquinas sencientes, seres sencientes digitais, ou qualquer outra
forma de senciéncia, o critério da senciéncia os incluiria na consideracao
moral direta (pois seriam passiveis de serem prejudicados e/ou beneficia-
dos*), e lhes daria igual consideracao. Portanto, a acusacdo de “reinismo”
nao se sustenta.

3 Sobre esse ponto, ver Baumann (2017) e Tomasik (2015b).

92



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

12. Objecoes ambientalistas: biocentristas e holistas

Abordemos agora o que chamaremos de objecdo biocentrista. Ela con-
corda com o argumento da relevancia quando esse aponta que todos aqueles
capazes de serem prejudicados/beneficiados deveriam receber consideracao
moral direta. Contudo, discorda de que a senciéncia (isto é, a capacidade
de ter experiéncias positivas e/ou negativas) seja necessaria para que haja
possibilidade de prejuizo/beneficio. Biocentristas como Attfield (1987, p.
51), Goodpaster (1978, p. 310), Schweitzer (1962 [1923], p. 342) e Taylor
(1986, p. 75) discordam de que a senciéncia seja uma condicao necessdria
para existir um bem-estar. Taylor (1986, p. 75) e Attfield (1987, p. 51) defen-
dem que seres vivos ndo sencientes (como plantas e fungos, por exemplo)
sdo passiveis de serem prejudicados e/ou beneficiados. Argumentam que
seres vivos nao sencientes possuem um bem proprio, dado que florescem
em certas circunstancias e perecem em outras (por exemplo, o fato de uma
planta crescer ao ser regada é um sinal, nessa concepc¢io, de que a planta
valoriza a dgua).

Como apontado por Singer (2002, p. 420), a principal critica a visdo
biocentrista é a de que apenas metaforicamente poderiamos dizer que o
fato de um organismo florescer em certas circunstincias e perecer em
outras é sinal de que ha valorizacdo por parte desse organismo (isto é, que
0 organismo em questio é prejudicado/beneficiado por se encontrar em
certas circunstancias e ndo em outras). Se um organismo nao é senciente
(isto é, se é “vazio”, se ndo é alguém, se nio é capaz de experiéncia alguma),
entdo é porque nio experimenta certos estados como negativos e/ou outros
como positivos (haja vista que ndo ha alguém ali para experimentar alguma
coisa) e, portanto, ndo valoriza um estado em detrimento de outro (em
outras palavras, ndo é prejudicado ou beneficiado caso se encontre nesse
ou naquele estado).

Se 0 mero fato de se estar vivo (sem experiéncias) fosse um benefi-
cio, seriamos beneficiados se f6ssemos colocados em um coma total (sem
experiéncia alguma, nem mesmo sonhos) completamente irreversivel (isto é,
sem chance alguma de sair do coma), em comparacdo a morrer agora. Mas,
se do nosso ponto de vista nao faz diferenca morrermos agora ou sermos
colocados no coma total irreversivel (o individuo que “habitava” aquele
corpo ndo vai estar mais ali de qualquer maneira), ndo podemos dizer que
o mero fato de se estar vivo em um sentido biolégico implica ter um bem
proprio. Obviamente, poderiam existir razdes indiretas para se preferir o

93



LUCIANO CARLOS CUNHA

coma. Seus parentes poderiam querer o seu corpo vivo. Vocé poderia ter
deixado um pedido para manter seu corpo vivo o maior tempo possivel. Mas,
esses apelos indiretos sdo todos apelos as preferéncias de seres sencientes
(as de seus parentes ou as suas, quando ainda era senciente). Portanto, nio
servem como defesa do biocentrismo.

Por vezes, uma defesa distinta do critério “estar vivo” aponta que,
para haver senciéncia, é preciso que o organismo esteja vivo e que, por isso,
deveriamos dar consideracido moral direta a todos os seres vivos, sencientes
ou nao. Essa defesa também falha, porque o que ela mostra é que estar vivo
possui valor instrumental a senciéncia, e nao, valor em si. Assim, ainda que
essa defesa ofereca razdes para mantermos vivos os seres sencientes, nao
oferece razdes para mantermos vivos os organismos ndo sencientes.

O apelo ao critério da vida por vezes é trazido a tona nao com o
objetivo de defender os seres vivos nao sencientes, mas para tentar justifi-
car excluir os animais ndo humanos da consideracdo moral. Por exemplo,
¢ muito comum o apelo a uma suposta consideracao pelas plantas como
tentativa de justificar o consumo de animais. O problema grave com esse
tipo de argumento é que ele ndo conseguiria justificar o que pretende nem
mesmo se todos os seres vivos fossem moralmente consideraveis, pois
ainda haveria uma razao para priorizar os seres sencientes em situacoes
onde, seja la o que escolhermos, necessariamente prejudicaremos um ou
outro tipo de ser. A razdo é que seres sencientes, devido a possibilidade de
experimentarem sofrimento e de serem impedidos de desfrutar de expe-
riéncias positivas (como acontece quando alguém morre, por exemplo*),
sao passiveis de serem prejudicados de uma forma particularmente horrivel
que nenhuma entidade nado senciente é capaz de ser.

E interessante observar que Paul Taylor, provavelmente o principal
proponente do biocentrismo, concorda com esse ponto:

Qualquer forma de sofrimento consciente é uma ocorréncia
intrinsecamente negativa na vida de uma criatura senciente
[...] entdo, quando houver a escolha entre matar plantas ou
matar animais sencientes, serd menos errado matar plantas
se os animais sofrerem (TAYLOR, 1986, p. 295)

O biocentrismo de Taylor permite priorizar seres sencientes na
escolha entre matar um ser senciente e matar um ser nao senciente se a
morte causar sofrimento ao ser senciente. Poder-se-ia pensar que a mesma

3 Discutiremos esse ponto em detalhes no capitulo 5.

94



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

visao teria de prescrever que, entao, tanto faz matar o ser senciente ou o ser
meramente vivo, desde que a morte do ser senciente seja indolor. Contudo,
recordemos que Taylor condena causar uma morte com sofrimento devido
ao sofrimento ser intrinsecamente negativo (isto é, ndo precisa conduzir
a outra coisa negativa para ser negativo: ele proprio ja é negativo). Mas, o
inverso poderia ser dito do prazer ou da felicidade: que sao ja positivos em
si. Como vimos no capitulo 3, uma maneira de um ser senciente ser pre-
judicado é com a presenca de experiéncias negativas; mas, outra é com a
auséncia de experiéncias positivas. Se é assim, entdo toda vez que a morte
de um ser senciente impedir o desfrute de experiéncias positivas, ela é pior
do que a morte de um ser meramente vivo (mesmo que a morte seja indo-
lor, e mesmo que tivéssemos de considerar todos os seres vivos), pois o ser
senciente é prejudicado pelo impedimento daquilo que experimentaria de
positivo se continuasse vivo (como veremos em mais detalhes no capitulo 5).

O mesmo argumento se aplica também em relacado as defesas de que
entidades como espécies e ecossistemas devem receber consideragdo moral
direta nao porque sejam passiveis de serem prejudicadas e/ou beneficiadas,
mas, por possuirem, alegadamente, valor intrinseco no sentido impessoal
(isto é, o seu desaparecimento seria algo ruim, mesmo que nao fosse ruim
para nenhum ser senciente, e nem para as proprias entidades nio sencientes,
uma vez que ndo possuem um bem préprio). Essa defesa é caracteristica do
ambientalismo holista. Em resumo, seja 1a de que forma alguém defenda a
consideracdo das entidades valorizadas no ambientalismo (por acreditar
que elas possuem um bem préprio ou por acreditar que elas possuem valor
intrinseco), o fato de os seres sencientes serem os tinicos capazes de serem
prejudicados pela presenca do que é negativo (por exemplo, o sofrimento)
e pela auséncia do que é positivo (por exemplo, a auséncia do prazer) é uma
razao para prioriza-los.

E importante notar que, se uma posicdo reconhece que os seres
sencientes devem ser priorizados, deixa de ser biocentrista, pois, o critério
mais importante em tal posicdo ndo é mais o critério “estar vivo’, e, sim,
o critério da senciéncia. O mesmo vale para uma possivel posicdo que se
apresentasse como holista, pois entdo a sua preocupac¢do mais importante
ndo seria a consideracdo de totalidades ndo sencientes.

De fato, a maioria das visdes que se apresenta como biocentrista nao
0 ¢, mas nao por subordinar o critério da vida ao critério da senciéncia, e,
sim, por subordina-lo ao critério antropocéntrico. Biocentristas como Sch-

95



LUCIANO CARLOS CUNHA

weitzer (1969 [1923], p. 354), Varner (1998, p. 79) e Wenz (1998, p. 291), em
casos de conflito, ddo peso maior ao organismo senciente quando é membro
da espécie humana. Tais posicoes defendem que, diante de conflitos, esta
justificado priorizar humanos (mas que nio esta justificado priorizar os
seres sencientes nao humanos) frente a, por exemplo, bactérias, plantas ou
fungos. Assim, tais visdes nao sao biocéntricas porque a sua preocupagiao
principal ndo é “estar vivo’, e, sim, “pertencer a espécie humana”. O mesmo
vale para boa parte das posi¢oes que se apresentam como holistas. Por exem-
plo, Callicott (1998), Hettinger (1994, p. 13-14), Rolston (1999, p. 260-61)
e Warren (2000, p. 228) aprovam a chacina de animais ndo humanos para
preservar entidades ndo sencientes, mas ndo aprovam fazer o mesmo com
humanos (apesar de os humanos serem uma das maiores ameacas — talvez
a maior ameaca — a preservacao de tais entidades).

Dado que, como vimos nos capitulos 2 e 3, 0 especismo é injustificavel,
se 0o bem de membros da espécie humana deve ser priorizado frente a seres
vivos nao sencientes, o bem de seres sencientes nao humanos também deve
ser. Assim, mesmo que tivéssemos que considerar moralmente de maneira
direta os seres vivos nao sencientes, ou alguma totalidade nao senciente,
ainda assim estaria justificado considerar em maior grau os seres sencientes®.

13. Uma moralidade “fria”?

Uma possivel objecao a visdo de que devemos dar igual considera-
¢do a todos os seres sencientes é a de que tal proposta resultaria em uma
moralidade “fria e calculista’, pois, por negar dar um peso extra aqueles
individuos com quem temos maiores vinculos emocionais, descartaria
os sentimentos de compaixao e empatia. Tal proposta seria, em vez disso,
baseada em “meros critérios de calculo”, como, por exemplo, saber quantos
individuos seriam prejudicados em cada curso de acdo; saber quem est4 na
pior situagao de todas; qual o nivel de sofrimento de cada um; a quantidade
de mortes; o nivel de desigualdade etc. Resumamos o argumento dessa
objecdo da seguinte maneira:

1. Dadas duas visdes morais, uma que descarta os sentimentos de
empatia e compaixao, e outra centrada em tais sentimentos, é
melhor aquela centrada em tais sentimentos.

% Discutiremos em mais detalhes essa questdo no capitulo 7 e no item 12 do capitulo 8.

96



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

2. Aideia de dar igual consideracao a todos os afetados por nossas
decisoes descarta os sentimentos de empatia e compaixao.

3. Aideia de dar uma consideracao maior aqueles com quem temos
vinculos especiais é centrada nos sentimentos de empatia e
compaixao.

4. Logo, é melhor a ideia de dar uma considera¢do maior aqueles
com quem temos vinculos especiais.

Todas as trés premissas do argumento sao altamente problematicas.
Em relacio a primeira premissa, o que temos de perguntar é “melhor para
quem?”. Quando vemos uma afirmacdo como “é melhor uma visdo moral
centrada nos sentimentos de empatia e compaixao’, tendemos logo a pres-
supor que ela é melhor porque beneficia em maior grau os afetados por
nossas decisoes. Tendemos a comparar essa visao com alguma outra visdo
que, por descartar tais sentimentos, d4 uma considera¢ao menor (ou mesmo
nenhuma consideracdo) aos afetados por nossas decisdes. Mas, ndo é isso
0 que o argumento acima estd a defender. Muito pelo contrario. O que o
argumento defende é que uma visao moral centrada nos sentimentos de
empatia e compaixdo é melhor mesmo que uma outra possivel visdo que
descarte tais sentimentos beneficie em maior grau os afetados por nossas
decisdes. Mas, se é assim, quando a primeira premissa diz “¢ melhor” ndo
pode estar a querer dizer “é melhor para os afetados por nossas decisoes”.
Provavelmente, o que tem em mente é: “melhor para os agentes” (no sentido
em que os agentes vivem vidas mais plenas ao cultivarem tais sentimentos).
Mas, se é isso 0 que se tem em mente na primeira premissa, ela nao é nada
6bvia. Se o objetivo da consideracdo moral é beneficiar os que sao afetados
por nossas decisodes, e tivéssemos duas visdes, uma baseada em sentimentos
que beneficia em menor grau os afetados por nossas decisdes, e outra “fria
e calculista”, que beneficia em maior grau os afetados por nossas decisoes,
parece muito dificil defender que, ainda assim, aquela baseada nos senti-
mentos é melhor.

A segunda premissa também é falsa. A proposta de igual consideracao
nao se opoe nem descarta o cultivo da compaixdo e da empatia. Tudo o que
tal proposta diz é que temos de dar igual consideracgao a todos os afetados
por nossas decisoes, quer tenhamos ou ndo compaixao e empatia por eles.
Isso é assim porque nossa empatia e compaixao geralmente sdo seletivas:
existem certos individuos que normalmente niao despertam empatia e
compaixao na maioria de nés (peixes, répteis, moluscos e insetos parecem

97



LUCIANO CARLOS CUNHA

ser um bom exemplo) e, mesmo dentre aqueles que geralmente despertam
empatia e compaixao em nos, tais sentimentos na maior parte das vezes
aparecem em graus muito distintos. Assim, visando agir de modo justo para
com todos os afetados por nossas decisdes, a visdo da igual consideracao,
apesar de ndo ser contraria ao cultivo da empatia e da compaixao, defende
que devemos dar igual consideracdo a todos os afetados por nossas deci-
soes, independentemente de termos ou nao empatia e compaixao por eles.

A terceira premissa também ¢é altamente questionavel, pois os que
defendem uma moralidade que privilegia aqueles com quem temos relacoes
especiais carecem de empatia por estranhos, por certos tipos de animais,
por seres que nascerdo em um futuro distante etc. Se essas pessoas tives-
sem uma empatia altamente desenvolvida, e conseguissem sinceramente
se colocar no lugar de todos os afetados por suas decisdes, teriam uma
surpresa: defenderiam exatamente a mesma coisa que defendem os “frios
e calculistas” defensores da imparcialidade (por exemplo, se baseariam em
critérios como: verificar quem esta na pior situagao; verificar os niveis de
desigualdade; verificar o quanto é possivel ajudar cada um; verificar quantos
individuos conseguiriamos ajudar com uma mesma quantia de recursos etc.).

Assim, dados os graves problemas nas trés premissas do argumento
que acabamos de discutir, temos fortes razdes para concluir que ele nao
obtém sucesso contra a proposta de igual consideracao.

14. Conclusiao

No presente capitulo, discutimos e rejeitamos as principais obje¢oes
a considera¢do moral plena dos seres sencientes. Obviamente, ndo foram
abordadas todas as objecdes a tal proposta. Contudo, as objecoes aborda-
das, além de serem as mais frequentes, sio muito provavelmente as mais
fortes. Desse modo, temos de concluir que sdo muito fortes as razdes para
darmos igual consideracdo a todos os seres sencientes, independentemente
de espécie, grau de capacidades, grau de vinculos conosco etc.

98



Capitulo 5

O DANO DA MORTE PARA OS ANIMAIS
NAO HUMANOS

1. Seriam os animais ndo humanos prejudicados com a morte?

Uma visdo muito comum ¢ a de que os animais ndo humanos seriam
prejudicados com o sofrimento, mas ndo com a morte. De acordo com tal
visdo, estariamos justificados a mata-los, desde que sem causar sofrimento,
pois, nesse caso, nada de mal estariamos fazendo a eles.

Todo ser capaz de sofrer é prejudicado se sofre, haja vista que o
sofrimento é uma experiéncia negativa em si (isto ¢, ela mesma ja é ruim,
nao precisa atingir outra coisa ruim para ser ruim). Seriam os animais
nao humanos prejudicados também com a morte, independentemente do
sofrimento? Vejamos trés das principais visdes sobre o assunto.

2. O dano da morte como gerador de experiéncias negativas

A primeira visao afirma que a morte mesma nao é um dano. Um conhe-
cido proponente dessa visao foi Epicuro (1991°, p. 57-65), que argumentava
que a morte ndo é um dano porque, “quando o individuo existe, a morte ndo
existe, e quando a morte chega, o individuo néo existe mais*””. Como observa
Sapontzis (1987, p. 173), segundo essa visdo, a morte nao é um dano porque
ndo pode ser experimentada. Na base dessa concepcao, estd a ideia de que a
Unica forma de dano é pela presenca de experiéncias negativas.

Para essa concep¢ao, todas as razoes contra matar viriam, ou da preo-
cupag¢ao em haver sofrimento para a vitima na hora da morte, ou do respeito
a outros individuos, que ndo o morto (por exemplo, 0 medo de serem os
proximos a morrer, ou a saudade que sentiriam do morto). Essa concepcao é

% Essa é a data da compila¢do das obras de Epicuro na qual me baseei, uma vez que nao é conhecida com
precisao a data do escrito original.
¥ Um proponente moderno dessa posicdo é Suits (2001).

99



LUCIANO CARLOS CUNHA

refletida, por exemplo, na ideia de que, para alguém ser prejudicado pela morte,
tem de entender o que é estar morto, porque tal entendimento é necessario
para se ter medo de morrer. Contudo, se a visao epicurista estiver correta,
esse medo seria irracional, uma vez que, segundo essa concep¢do, a morte
ndo é um dano. Devido ao fato de os animais ndo humanos (supostamente)
nao entenderem o que é a morte, segundo essa visao, nao seriam prejudicados
por ela, pois ndo teriam o sofrimento que surge do medo da morte. Para essa
concep¢ao, o dano da morte para animais nao humanos teria de ser avaliado
unicamente na base de se houve ou ndo sofrimento na hora da morte.

A visao oposta a visao epicurista é a que defende que é possivel alguém
ser prejudicado tanto pela presenca do que é negativo quanto pela auséncia
do que é positivo, e que a morte é um dano por impedir o que é positivo
(NAGEL, 1980, p. 4). A morte, segundo Feldman (1991, p. 213) seria um
mal extrinseco: nao é experimentada como um mal (como é o sofrimento),
mas impede o desfrute de bens intrinsecos.

Uma razao para se rejeitar a visdo epicurista é a de que, se a morte
ndo é um dano, entdo tanto faz morrer antes ou morrer depois. Imaginemos
dois individuos, sendo que ambos nao tém medo da morte e ambos morrem
sem dor. A Unica diferenca consiste em que um dos individuos viveu 70
anos muito felizes, e o outro viveu apenas 15 anos, igualmente felizes. Se
a visdo epicurista estivesse correta, nao apenas nao poderiamos dizer que
aquele que viveu 15 anos foi mais prejudicado com a morte do que aquele
que viveu 70, como teriamos de dizer que nenhum dos dois foi prejudicado
de maneira alguma com a morte (pois, em ambos os casos, a morte é indolor
e a quantidade experimentada de sofrimento ¢ igual).

Isso parece suficiente para mostrar a inadequacao da visao epicurista do
dano da morte. O dano da morte parece, entao, ser melhor explicado a partir
do impedimento do que é positivo. Mas, mesmo que a concepcao epicurista
do dano da morte estivesse correta, ela ndo daria base para a afirmacao de
que humanos sao prejudicados com a morte e animais ndo humanos nao o
sao. Segundo a visdo epicurista, ninguém é prejudicado com a morte.

3. O dano da morte enquanto dano por impedimento do que é positivo

As outras duas visoes que iremos discutir negam que o dano da morte
esteja fundamentalmente nas experiéncias negativas que ela pode causar
indiretamente. Em vez disso, essas visdes defendem que o dano da morte

100



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

esta no que elaimpede de positivo. Embora concordem quanto a esse ponto,
ambas as visodes discordam quanto ao que de positivo a morte impediria
(e, por esse motivo, como veremos, discordam sobre quais as condicdes
necessarias para a morte ser um dano). Vejamos cada uma dessas concep-
cdes separadamente.

4. 0 dano da morte como impedimento da satisfacao de preferéncias

De acordo com a segunda visdo, a morte é um dano porque impede a
realizacdo de preferéncias orientadas para o futuro. Por exemplo, se alguém
possui o plano de viajar més que vem, e morre antes, de acordo com essa
visao, esse alguém é prejudicado por morrer. E o prejuizo nao esta em
um possivel sofrimento pela frustracdo de nao realizar o plano (afinal de
contas, a pessoa ndo estaria mais viva mesmo para sofrer). Em vez disso, o
prejuizo estaria unicamente na nao satisfacao de sua preferéncia orientada
para o futuro.

Uma implicagdo dessa visao é a de que s6 podem ser prejudicados
com a morte aqueles seres que sao capazes de fazer planos para o futuro.
Assim, de acordo com essa visdo, a maioria dos animais ndo humanos e
também muitos humanos (por exemplo, bebés, criancas até certa idade, e
portadores de certas doencas mentais ou vitimas de determinados acidentes
que afetam a constituicio mental) ndo seriam prejudicados com a morte.

Uma razao para se rejeitar essa visao ¢ a de que, se alguém faz um
plano orientado para o futuro e esse plano nao é realizado, o individuo
em questao é prejudicado devido a ndo desfrutar do objeto do seu plano,
e, ndo, devido a ter feito o plano. Entao, parece que o prejuizo aconteceria
mesmo na auséncia do plano, uma vez que a possibilidade de desfrute
nao depende da existéncia do plano anterior. Por exemplo, suponhamos
que duas criancas irdo em um parquinho amanha e se divertirao muito.
Contudo, apenas uma delas ja é grande o suficiente para fazer o plano de
ir amanha no parquinho e de, portanto, formular o desejo de ir amanha
no parquinho. Se ambas morrerem hoje, ao que parece, ambas sao preju-
dicadas, porque ambas nao desfrutarao do prazer de ir ao parquinho. A
crianca que ndo tem ainda a capacidade de fazer planos para o futuro nao
parece que deixa de ser prejudicada caso morra, sé porque nao é capaz
de planejar o futuro.

101



LUCIANO CARLOS CUNHA

Uma variacdo dessa segunda posi¢ao também afirma que a morte é
um dano por impedir a satisfagao de preferéncias, mas defende que nao é
necessario que seja uma preferéncia orientada para o futuro. “Qualquer
outra preferéncia que tenhamos cuja satisfacao se torne impossivel com
nossa morte serd, obviamente, frustrada por esta” (HORTA, 2007, p. 563).
Segundo essa variacao, todo e qualquer ser senciente, independentemente
de espécie e de capacidades cognitivas, é capaz de ser prejudicado com a
morte, pois esta impede a preferéncia por desfrutar de estados prazerosos,
algo que é comum a todo e qualquer ser senciente. Outra forma de defen-
der a mesma conclusdo é manter que as preferéncias que deveriamos levar
em conta nao sao as preferéncias reais que temos, mas as preferéncias que
teriamos se tivéssemos todas as informacdes relevantes.

5. O dano da morte como impedimento do desfrute de experiéncias
positivas

Vejamos agora uma terceira visao. Em vez de afirmar, como a segunda
posic¢do, que a morte é um dano por impedir a realizacdo de preferéncias
(orientadas para o futuro ou qualquer preferéncia), defende que a morte é
um dano por impedir o desfrute de experiéncias positivas. Vejamos qual é
a ideia por tras dessa visdo.

A imensa maioria de nés reconhece que alguém é beneficiado quando
tem uma experiéncia positiva. Se a presenca de experiéncias positivas ¢ um
beneficio, entdo, parece que sua auséncia é um dano. Poderia ser objetado
que, no caso da auséncia de experiéncias positivas, se alguém nao sabe do
que esta a perder, ou se alguém ja morreu, ndo tem um dano porque nio
sofre. Contudo, isso é confundir “experiéncias negativas” com “dano”. O
conceito de “dano” inclui as experiéncias negativas, mas ¢ mais amplo, pois
diz respeito a todas as condi¢des nas quais um individuo é prejudicado.
Vejamos como isso se aplica no caso do dano da morte:

Se alguém ¢é beneficiado por ter experiéncias positivas, entdo, quando
avida que o esperaria teria uma predominancia tal de experiéncias positivas
sobre as negativas, a ponto de que viver tal vida seria melhor do que estar
morto, esse alguém é prejudicado se morrer. Isso se da unicamente devido a
possibilidade ndo concretizada de se estar em uma situacdo melhor do que
aquela na qual se esta (independentemente de se o ser em questdo entende
o que é morrer, se tem ou ndo medo de morrer, se é ou nao capaz de planos
para o futuro etc.).

102



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Parailustrar, consideremos em maiores detalhes o exemplo oferecido
no item 1. Imaginemos que temos apenas duas possibilidades: a) ou viver
quinze anos muito felizes e depois morrer sem dor; b) ou viver setenta anos
igualmente felizes e depois morrer sem dor. Imaginemos também que a
quantidade de sofrimento experimentado em a ou b é a mesma (ndo seria
adicionado sofrimento extra por se viver setenta anos; seriam adicionadas
apenas experiéncias positivas). Além disso, suponhamos que nao temos ainda
nenhum plano para o futuro e mesmo nenhuma preferéncia. Imaginemos
que fosse determinado por sorteio se estaremos em a ou b. Parece claro que
teremos azar se formos sorteados para viver a vida de 15 anos e que teremos
sorte se formos sorteados para viver a vida de 70 anos, independentemente
de sabermos ou nao o que nos espera em cada situacdo. Se nao fosse assim,
seria irracional escolher viver uma vida prazerosa por mais tempo. Mas, s6
podemos chegar nessa avaliacdo sobre em qual das situagdes acima tivemos
sorte e em qual tivemos azar se concordamos que a morte é um dano devido
ao impedimento de experiéncias positivas.

Esse exemplo sugere que a visdo que explica o dano da morte como
impedimento do desfrute de experiéncias positivas é a mais adequada®®. De
acordo com essa visdo, para alguém ser prejudicado com a morte, nao é
necessario ser capaz de fazer planos para o futuro, nem de entender o que
¢ a morte (isso seria confundir “ser prejudicado” com “ter consciéncia do
prejuizo que terd”). Nessa concepcao, para um individuo ser prejudicado
com a morte, basta que seja melhor para ele continuar vivo. Por esse motivo,
normalmente pensamos que, se alguém morre jovem, o infortinio é maior
do que se tivesse morrido idoso: a quantidade de experiéncias positivas que
ndo chegaram a acontecer foi muito maior. Essa perspectiva tem ainda a
vantagem de explicar quando a morte ndo é um dano (ou, quando é um dano
menor do que continuar vivo): quando as experiéncias negativas futuras

3% Poderia ser objetado que a explicacdo do dano da morte como impedimento de experiéncias positivas s6

faz sentido se nao houver vida apds a morte. Contudo, nao hé por que ser assim. Se alguém afirma que hé vida
apds a morte, 0 que esta a afirmar é que, quando pensamos que alguém morre, na verdade niao morre (isto é,
continua, de alguma forma, a ter experiéncias). Quando as pessoas perguntam: “hé vida apds a morte?”, o que
querem dizer, na verdade é: “ha experiéncias ap6s a morte?”. Nesse caso, nao ha divergéncia quanto a abordagem
do dano da morte. D4 essa impressdo porque a palavra “morte” por vezes é utilizada em dois sentidos distintos.
Em um sentido, refere-se a alguém estar impossibilitado de maneira irreversivel de ter experiéncias. Em outro
sentido, refere-se ao cessar do corpo desempenhar certas fungoes. Determinada visao mantém que as duas coisas
coincidem. Ja outra visao nega esse ponto. Pessoas que mantém que existe vida apds a morte podem explicar da
mesma maneira o dano da morte: pela privacao das experiéncias positivas que alguém teria aqui nesta vida se
continuasse vivo (embora, nessa visdo, o individuo é prejudicado ou beneficiado de acordo com o teor negativo
ou positivo das experiéncias que supostamente teria ap6s a morte). Contudo, em ambos os casos, a explicacao
se d4 com base no valor das experiéncias positivas e no desvalor das experiéncias negativas.

103



LUCIANO CARLOS CUNHA

forem em quantidade superior tal, em comparacao as experiéncias positivas,
a ponto de se poder dizer que é menos pior morrer do que continuar vivo
(HORTA, 2007, p. 582-584; KAUFMAN, 1999, p. 1).

6. Conclusoes quanto ao dano da morte para os seres sencientes

Se a explicacdo do dano da morte como impedimento daquilo que
é positivo é a mais adequada, entdo todo ser senciente, independentemente
de espécie e de capacidades cognitivas, com possibilidade de experimentar
0 que é positivo a ponto de estar vivo ser melhor para ele do que estar
morto, é prejudicado se morrer (independentemente de haver ou nao
sofrimento na hora da morte, de entender ou nao o que é a morte, de ser
capaz ou ndo de ter preferéncias orientadas para o futuro etc.), e todo ser
que é trazido para uma vida onde predomina largamente o sofrimento é
prejudicado por nascer.

7. Entendendo por que a objeciao das plantas nao funciona

Uma das mais frequentes objecdes a consideracdo moral dos animais
defende que, seja la o que decidamos comer, mataremos seres vivos, e que
entdo tanto faz comer animais ou vegetais. Normalmente, essa objecao é
colocada com a pergunta: “mas, e as plantas?”, motivo pelo qual a chama-
remos aqui de objecdo das plantas.

Em primeiro lugar, é importante perceber que essa objecdo jamais
poderia ser utilizada para defender o antropocentrismo. Ora, ela afirma que
a morte de todo e qualquer ser vivo, senciente ou nao, ¢ igualmente ruim.
Se isso estiver correto, entdo, matar um humano nao é pior do que matar
um animal ndo humano ou um vegetal.

Em segundo lugar, a objecéo parte da ideia de que o dano da morte esta
na perda da vida biolégica. O problema com essa ideia é que, como vimos,
amorte é um dano somente se impede o desfrute de experiéncias positivas,
pois o que torna uma vida valiosa para quem a vive é a possibilidade de
suas experiéncias serem positivas. Uma vida cuja tnica possibilidade sao
experiéncias negativas (por exemplo, somente sofrimento extremo) nao é
um bem que seria perdido com a morte. E, uma vida sem possibilidade de
experiéncia alguma (um estado vegetativo total irreversivel, sem sequer
sonhos ou pensamentos) nao tem valor algum para o ser que a vive — ja que
nao ha, realmente, alguém que a vive. Em ambas as situagoes a vida bioldgica

104



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

seria perdida com a morte, mas a morte nio seria um dano para quem a
vive, porque nada de valor lhe seria retirado. Assim, o dano da morte esta
em impedir experiéncias positivas (pois sdo essas experiéncias que tornam
estar vivo algo bom para quem vive).

Portanto, aquilo que explica o dano da morte nao implica que seres
vivos ndo sencientes sejam prejudicados com a morte, muito menos que
sejam tdo prejudicados quanto sdo os seres sencientes. Pelo contrario, aquilo
que explica o dano da morte mostra que seres vivos nao sencientes nao sao
prejudicados de maneira alguma com a morte.

E, mesmo que perder a vida bioldgica ja fosse, em si, um dano, a
morte de um ser senciente ainda seria um dano maior do que a morte de
um ser ndo senciente, pois apenas o ser senciente é impedido de desfrutar
experiéncias positivas (e de sofrer na hora da morte). Assim, mesmo que
o0s seres vivos ndo sencientes fossem prejudicados com a morte, os seres
sencientes ainda seriam prejudicados com ela em maior grau. Por todas
essas razoes, a objecdo das plantas falha.

8. Medindo a magnitude do dano da morte

Algumas pessoas que reconhecem que os animais nao humanos sao
prejudicados com a morte acreditam também que eles sdo prejudicados por
ela em menor grau do que sao os humanos. Dentre essas pessoas, algumas
mantém tal posicdo por acreditarem que seres com menores capacidades
cognitivas sdo menos prejudicados com a morte do que seres com maiores
capacidades cognitivas.

Um primeiro problema com essa visdo é que, do fato de alguém
ser membro da espécie humana ndo podemos deduzir necessariamente
que possui maiores capacidades cognitivas. H4 humanos portadores de
determinadas doencas degenerativas mentais ou vitimas de determinados
acidentes que afetam a constituicao mental, que possuem capacidades
cognitivas menores do que certos animais ndo humanos. O mesmo ¢é
verdadeiro se compararmos os bebés humanos com membros adultos de
vérias espécies ndo humanas.

Diante dessa critica, algumas pessoas mudam sua posicdo inicial, e
passam a defender que seres com maiores capacidades cognitivas, sejam
humanos ou nao humanos, sao mais prejudicados com a morte do que seres
com menores capacidades cognitivas, sejam humanos ou ndao humanos. Essas

105



LUCIANO CARLOS CUNHA

pessoas defendem de uma maneira nao especista o critério das capacidades
cognitivas como medida da magnitude do dano da morte. Um exemplo é a
posicao de Mill (1969, p. 212).

Contudo, mesmo quando defendido de modo néo especista, ha ainda
problemas com o critério das capacidades cognitivas como medidor da
gravidade do dano da morte. O principal problema é que, se a morte é um
dano porque impede o desfrute do que é positivo, entdo quanto mais des-
frute é impedido, maior é o dano da morte. A quantidade de experiéncias
positivas que alguém ainda teria para desfrutar ndo depende do grau de
capacidades cognitivas desse alguém. Além disso, parece que quanto menos
alguém desfrutou até agora de experiéncias positivas, mais prejudicado é se
morrer. Podemos entender essa ideia com uma analogia: se ja comi cinco
fatias de um bolo, deixar de comer mais uma me prejudica menos do que
prejudicaria se eu tivesse comido apenas uma. Novamente, isso também nao
depende em grau algum do grau das capacidades cognitivas desse alguém.
Disso parece se seguir entdo que o grau de prejuizo com a morte depende da
relagdo entre tempo e qualidade de vida (tanto da perspectiva do que se teria
ainda para viver quanto do que ja foi vivido). Isto é, quanto mais desfrute
alguém tem ainda para experimentar, mais prejudicado é se morrer; quanto
menos desfrute experimentou até agora, mais prejudicado é se morrer.
Por exemplo, parece que é normalmente pior morrer aos 10 anos do que
morrer aos 80. H4d no minimo duas maneiras de se explicar o porqué. Uma
apela ao futuro: a crianca de 10 anos normalmente teria muito mais para
desfrutar ainda. A outra apela ao passado: a crian¢a é mais prejudicada se
morrer porque desfrutou menos até agora. Nesse segundo sentido, a forca
das razdes para salvarmos uma vida seria guiada pelo principio “dar mais
a quem tem menos”.

Mesmo que possam existir outros fatores relevantes para se determi-
nar a magnitude do dano da morte, certamente o fator tempo x qualidade de
vida é crucial, uma vez que ele segue diretamente da explica¢do do dano da
morte enquanto privacdo de experiéncias positivas®’. Tal fator mostra que é
possivel, dependendo das circunstancias, certo animal ndo humano ser mais
prejudicado com a morte do que certo humano, e certo ser com menores
capacidades cognitivas (humano ou nio humano) ser mais prejudicado com
a morte do que certo ser que possui tais capacidades mais desenvolvidas
(humano ou nio humano).

% Parauma aplicacdo desse critério a magnitude do dano da morte em animais nao humanos, ver Horta (2010d).

106



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Ja que aimensa maioria das mortes de ndo humanos é extremamente
prematura (seja na exploragdo, seja na natureza, como veremos no capitulo
8), ha ai uma razao para considerarmos que sdo bastante prejudicados
com a morte, tanto pelo pouco que chegam a desfrutar, quanto pelo muito
que poderiam desfrutar e que ndo chega a acontecer. Ou seja, somadas
as razoes de preocupagao com o sofrimento, temos razdes adicionais de
preocupag¢ao com o dano da morte para modificarmos a situagao dos
animais ndo humanos.

9. A abordagem dos interesses relativos ao tempo

No item anterior, apresentamos uma visao que determina a magni-
tude do dano da morte a partir do valor do qual um individuo é privado
se morre. Quanto mais um individuo teria para desfrutar, mais valor teria
para ele continuar vivo. Quanto menos ele desfrutou até agora, mais valor
teria para ele continuar vivo.

Jeff McMahan (2002, p. 39, 80, 105, 106, 172) defende que a mag-
nitude do dano da morte nio deveria ser medida unicamente a partir
do valor de que um individuo é privado com a morte. Ele defende que
o valor deveria ser multiplicado pela conexdo prudencial que o individuo
possui com o seu eu futuro. Essa conexdo depende do grau com que
o individuo esta psicologicamente relacionado com o seu eu futuro. Isso
depende das memorias de experiéncias, da relagdo entre a formagao
de desejos e sua satisfacdo ou frustracao, e da manifestacdo anterior
e posterior de uma crenca, valor, intencdo ou traco de carater. Para
McMahan (2002, p. 39), quanto maior o nimero dessas conexdes, maior
a conexdo prudencial. Sua posicdo é conhecida como a abordagem dos
interesses relativos ao tempo.

Assim, imaginemos que, levando em conta a rela¢do entre tempo e
qualidade de vida, o individuo A tenha um dano de -25 se morrer agora, e
o individuo B tenha um dano de -40 (por exemplo, suponhamos que A ja
viveu mais do que B, e também teria menos para viver ainda). Suponhamos
que tanto A quanto B possuem agora a mesma quantidade de contetdos
mentais. Contudo, considere que, dos contetidos mentais que A possui agora,
todos continuariam com ele amanha (por exemplo, ele manteré todas as
suas memorias, tracos de carater, formou desejos que satisfard amanha etc.).
Ja B passaria por uma experiéncia transformadora, que o faria deixar de
lado varios desejos que possui agora e o faria formar outros, o faria perder

107



LUCIANO CARLOS CUNHA

algumas memdrias, e também mudaria os seus valores e tragos de caréter.
Dos contetidos mentais que estao agora com B, digamos que apenas metade
deles continuardo com ele amanha se ele continuar vivo.

De acordo com a visao de McMahan, temos de multiplicar os -25 do indi-
viduo A por 1,ja que sua conexao psicoldgica permanecera completa. Ja quanto
a B, teriamos de multiplicar os -40 por 0,5 pois a quantidade dos contetidos
mentais que permaneceria inalterada seria apenas metade. O resultado seria o
de que A é prejudicado em -25 por morrer, enquanto que B seria prejudicado
em -20. Assim, nessa visdo, para se saber o quanto alguém seria prejudicado
se morresse, ¢ também importante saber o quanto alguém mudaria ao longo
do tempo (pois, quanto menos mudar, maior sua conexao psicoldgica).

Essa visao tem sido utilizada para defender que seres com maiores
capacidades cognitivas sao mais prejudicados com a morte do que seres que
possuem tais capacidades em menor grau. Vejamos algumas criticas a essa visao.

10. Criticas a abordagem dos interesses relativos ao tempo

Antes de nos atermos as criticas a visao descrita anteriormente, é¢ impor-
tante ter em mente que ela ndo poderia tornar facil justificar matar os animais
ndo humanos, pois ndo nega que os animais ndo humanos sejam prejudicados
com a morte, e nem mantém que sejam pouco prejudicados com a morte. Afirma
apenas que seres com maiores capacidades cognitivas podem ser prejudicados
em maior grau com a morte. Ela ndo nega que seres com menores capacidades
cognitivas sao prejudicados em alto grau com a morte. Passemos as criticas.

Uma primeira forma de critica a abordagem dos interesses relativos
ao tempo reconhece a importancia da conexao psicoldgica para a medicao
da magnitude do dano da morte, mas rejeita a forma de medicao feita por
McMahan. Por exemplo, Horta (2007, p. 752) e Faria (2016, p. 22) argumentam
que uma maior quantidade de contetidos mentais nao necessariamente implica
em maior conexao psicoldgica. Faria (2016, p. 22, 23), oferece um exemplo:

Suponhamos que o individuo A no instante T1 tenha 8 contetidos
mentais e no instante T2 também tenha 8, s6 que desses 8, apenas 4 esta-
vam em T1. Ja o individuo B tem 4 contetidos mentais em T1 e também
4 em T2, sendo que 3 dos contetidos em T2 ja estavam em T1. De acordo
com o calculo de McMahan, o individuo A, por ter uma maior quantidade
de contetidos mentais em comum entre T1 e T2 (4 contetidos) tem maior
conexdo psicoldgica do que o individuo B (que possui 3 contetidos em

108



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

comum). Contudo, levando em conta a propor¢ao de contetdos mentais,
A mudou 50% deles, enquanto que B mudou apenas 25%. Segundo essa
forma de medir, B teria maior conexao psicoldgica do que A, apesar de ter
uma quantidade menor de conteidos mentais. Poderia ser argumentado
que essa ¢ a forma adequada de medir continuidade psicoldgica porque tal
conceito visa medir justamente a similaridade qualitativa da mente de um
individuo ao longo do tempo.

Se esse raciocinio estiver correto, seres com uma menor comple-
xidade mental nao necessariamente tém conexao psicoldgica mais fraca.
Pelo contrario: podem muito bem ter uma conexao psicoldgica mais forte.
Assim, os animais ndo humanos (e os bebés humanos, as criangas pequenas,
os portadores de determinadas doencas mentais etc.) ndo necessariamente
estao relacionados aos seus eus futuros em menor grau do que os humanos
adultos normais. Alias, poderiam estar em maior grau, dada a proporcao dos
conteddos mentais variar menos.

Jaasegunda forma de critica aponta que, seja la de que forma calcule-
mos a conexao psicoldgica, ndo podemos deduzir, do fato de alguém possuir
maior conexao psicoldgica, que é entao necessariamente mais prejudicado
com a morte. Isso é assim porque a abordagem dos interesses relativos ao
tempo reconhece que a magnitude do dano da morte também depende do
valor do qual alguém seria privado com a morte. E, por vezes, tal fator pode
indicar que quem tem conexao prudencial menor é mais prejudicado com a
morte. Vejamos um exemplo. Imaginemos que, levando em conta a relacdo
entre tempo e qualidade de vida (portanto, levando em conta o valor que
a morte impediria), o individuo A seja prejudicado em -20 se morrer, € 0
individuo B seja prejudicado em -42. Suponhamos que a conexao psico-
logica de A sejade 1, e a de B seja de 0,5 (seja la se estivermos medindo tal
conexdo da maneira de McMahan ou medindo da maneira proporcional).
Mesmo assim, A seria prejudicado com a morte em -20, enquanto B seria
prejudicado em -21. Portanto, B, mesmo com uma conexao psicoldgica
menor, seria mais prejudicado com a morte.

Por fim, uma terceira forma de criticar a teoria em questdo envolve
questionar a relevancia da propria conexao prudencial. Quando alguém
morre, é compreensivel lamentar: “morreu tdo cedo!”; “viveu tao pouco!”;
“tinha tanto ainda para viver!”. Por outro lado, soaria absurdo lamentar a
morte assim: “mudou tdo pouco nas tltimas décadas!”; “memorizou todos

», o«

os numeros da lista telefonica e nunca mais esqueceu’; “resistia a se livrar

109



LUCIANO CARLOS CUNHA

de qualquer crenca que tivesse, por mais absurda que fosse”; “sempre foi
um mau carater a vida inteira”. Mas, é o que deveriamos fazer, se a conexao
psicoldgica fosse importante para medir a magnitude do dano da morte,
pois isso indicaria que o morto tinha uma conexao psicolégica ao longo do
tempo muito forte. Vejamos um exemplo:

Suponhamos que A é muito apegado as suas crengas, dentre as quais
estao a de que negros valem menos do que brancos, que a Terra é plana,
e que os dinossauros nao existiram. Ele se recusa a abandonar qualquer
uma dessas crencas, apesar de conhecer todo tipo de argumento contrario
e nao ter nenhum argumento para defendé-las. Considere também que A
sempre foi mau-carater. O individuo B, por outro lado, possuia todas as
crengas que A tem. Contudo, abandonou vérias delas quando ouviu argu-
mentos contrarios. B ja foi mau-carater, mas, tem se esforcado e mudado
bastante. A probabilidade é a de que B venha a mudar muito nos préximos
anos, enquanto que A, ao que parece, permanecera mais parecido com o
que € agora, por ser mais teimoso. Assim, a conexao psicoldgica de B é até
agora (e sera provavelmente daqui para diante) muito menor do que a de A.

De acordo com a teoria que estamos a discutir, tudo o mais sendo
igual, A é mais prejudicado se morrer do que B. Mas, sera isso plausivel?
O quao conservador em suas crengas alguém é ndo parece ter nada a ver
com o qudo prejudicado é se morrer. Imaginemos que, surpreendente-
mente, de uma hora para a outra, A deixou de ser racista e de acreditar em
lendas urbanas, e também passou a ser uma pessoa altruista. Chamemos
esse novo A de A” (sendo A’ o individuo A no futuro se continuasse como
é agora). A conexdo psicoldgica entre A e A” é muito menor do que entre A
e A’ De acordo com a teoria em questao, tudo o mais sendo igual, A é menos
prejudicado se a morte o impedir de se tornar A” do que se o impedir de
se tornar A’ Mas, novamente, isso ndo parece fazer sentido. O que parece
é que A ¢é igualmente prejudicado se morrer agora de acordo com o que
é impedido de desfrutar, e a mudanca ou permanéncia de seus conteudos
mentais sé seria relevante para o dano da morte se tiver alguma influéncia
nesse valor que sua vida poderia conter. Isso parece sugerir que o grau de
conexao psicoldgica nio é relevante para a magnitude do dano da morte®.

4 Poderia ser defendido que o grau de conexao psicoldgica é importante porque pode explicar por que os

portadores do mal de Alzheimer sao menos prejudicados com a morte do que seriam se nao padecessem de tal
mal. Contudo, um problema com esse exemplo é que o mal de Alzheimer, além de diminuir a conexao psico-
légica, também diminui (drasticamente) a qualidade de vida. O que teria de ser mostrado, para se defender a
importancia da conexao psicoldgica, é um exemplo que sugerisse que faz diferenca para o dano da morte o grau
de conexao psicoldgica em um caso em que o valor de que alguém seria privado com a morte nao seria alterado.

110



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Poderia ser defendido que o grau de conexao psicoldgica é importante
para a gravidade do dano da morte porque é a partir da conexao psicolégica
que sabemos o grau com que alguém sera o mesmo individuo no futuro.
Para discutirmos a plausibilidade dessa visao, é importante percebermos
que ela estd a utilizar a expressao “o mesmo” no sentido qualitativo, e ndo,
no sentido numérico. Faz sentido dizer que Jodo, depois de um AVC, “ndo
é mais o mesmo” (no sentido qualitativo): era ativo e bem humorado; agora
¢ sedentario e mal humorado. Mas, ndo quer dizer que, numericamente, é
outro Joao. Nao é outra pessoa que esta a ocupar aquele corpo e a pessoa
anterior morreu. E amesma pessoa, com tragos de caréter diferentes. Temos
de entdo perguntar, em relagao a magnitude do dano da morte, se o que
importa é a identidade no sentido qualitativo ou no sentido numérico. O
exemplo a seguir sugere que ¢é a identidade numérica que importa para o
dano da morte:

Suponhamos que eu tivesse apenas duas op¢oes*: 1) mudar todos
os meus tracos de carater e memorias ou; 2) levar um tiro mortal, mas nio
sem antes minhas meméorias e tracos de carater serem copiados para outro
corpo. Em qual dos dois cenarios eu morro? Parece que é no segundo. No
primeiro, a pessoa que continua viva mantém uma conexao psicologica
comigo quase nula, mas, apesar disso, esse alguém sou eu (nao sou qualita-
tivamente 0 mesmo porque mudei muito; mas, sou numericamente 0 mesmo).
No segundo, a pessoa que continua viva mantém uma conexao psicoldgica
forte comigo, mas, ndo sou eu. Esse alguém pode até ser idéntico a mim
no sentido qualitativo, mas ndo é a mesma pessoa (no sentido numérico):
é outra consciéncia a experimentar o mundo.

Segundo a visao que estamos a discutir, tal pessoa sou eu porque, como
ela retém minhas memorias, acredita que é eu. Contudo, isso é na verdade um
argumento contrario a tal teoria de identidade pessoal: mostra que tal teoria
confunde “acreditar que é a pessoa x” com “ser a pessoa x". Se tivessem sido
implantadas em mim memdrias falsas de que estive em uma grande guerra, eu
acharia que estive; mas, isso nao mostra que eu estive em tal guerra. Suponha-
mos que no cenario 2, acima, eu ndo levo o tiro mortal, mas minhas memorias
e tracos de carater sdo transferidos para um novo corpo. Agora estao vivos
Luciano e Luciano’ Se a teoria da identidade pessoal baseada na conexao
psicoldgica estivesse correta, entao ambos seriam o mesmo individuo. Mas,
ndo sdo. Sdo dois individuos, fazendo coisas distintas. O que um experimenta,

4 Os exemplos oferecidos nesse item sao adaptacdes dos exemplos oferecidos por Parfit (1984, p. 199-203),

embora o autor defenda uma posigao diferente da que defendo aqui.

111



LUCIANO CARLOS CUNHA

o0 outro ndo experimenta; o que um decide ndo afeta 0o movimento do outro
etc. Agora, podemos imaginar outra situacao hipotética em que ambos seriam
realmente 0 mesmo individuo (no sentido numérico), apesar de serem dois
corpos distintos. Isso seria assim se ambos os corpos formassem um tnico
ponto de vista: a mesma consciéncia a experimentar o mundo. Nesse caso,
tudo o que acontecesse daqui para frente com um ou com outro corpo seria
experimentado pela mesma consciéncia. E tudo o que essa consciéncia esco-
lhesse teria efeito tanto no movimento de um quanto no de outro. Somente
nesse caso faria sentido dizer que ambos os corpos sdo o mesmo individuo
(numericamente). E isso ndo dependeria em grau algum de terem as mesmas
memorias. Dependeria, em vez disso, de pertencerem ao mesmo centro de
experiéncias e de escolhas. Ja no caso de dois corpos com memérias iguais,
mas formando dois centros de experiéncia e de escolhas distintos, o que temos
sao dois individuos distintos com as mesmas memorias.

Assim, é possivel criticar essa defesa da importancia do grau de cone-
x30 psicoldgica apontando-se que ela depende da validade de uma teoria
sobre a identidade pessoal que ¢ altamente questionavel.

Dado o que foi discutido anteriormente, ao que parece, a forma mais
plausivel de se determinar a gravidade do dano da morte é contabiliza-la
somente em termos da relacdo entre tempo e qualidade de vida (levando
em conta tantos os aspectos passados quanto futuros). Assim, a gravidade
do dano da morte nao pode ser estabelecida nem com base na espécie do
individuo, nem em suas capacidades cognitivas.

11. Conclusao

Os argumentos discutidos antes nos apontam para trés conclusoes
importantes.

1. Todo ser senciente, independentemente de espécie e grau de capa-
cidades, é prejudicado com a morte, caso continuar vivo for melhor
para ele do que morrer.

2. Humanos nio sdo necessariamente mais prejudicados com a morte
do que nao humanos.

3. Seres com maiores capacidades cognitivas nao sdo necessaria-
mente mais prejudicados com a morte do que seres com menores
capacidades cognitivas.

112



Capitulo 6

IMPLICACOES PRATICAS DA CONSIDERACAO
PELOS SERES SENCIENTES

1. Recapitulando as conclusées quanto a consideracao moral dos
seres sencientes

Nos capitulos 2, 3 e 4, discutimos varios argumentos contrarios e
favoraveis a consideragdo moral plena dos animais ndo humanos. No capitulo
5, discutimos varios argumentos em relacdo ao dano da morte para esses. As
principais conclusdes da discussao desses argumentos foram as seguintes:

1.

Todo ser senciente (independentemente de espécie, raca, género,
tamanho, grau de inteligéncia ou de capacidades, grau de vinculos
conosco etc.) deve receber consideracao moral direta. Isto é, o modo
como cada ser senciente é afetado positiva ou negativamente
¢ importante em si. Portanto, o bem dos animais ndao humanos
importa em si.

E injusto ndo apenas desconsiderar totalmente os animais nao
humanos. Também é injusto dar um peso menor ao seu bem:
interesses similares precisam receber o mesmo peso. Se alguém
deve ser considerado porque é passivel de ser prejudicado e
beneficiado, entdo, a forca das razdes para priorizarmos ajudar
alguém depende do quao ruim ¢ sua situacdo e da magnitude
do beneficio possivel de lhe causar, e ndo de sua espécie, raca,
género, grau de inteligéncia, tamanho etc. Ou seja, temos razoes
mais fortes para tentar evitar o dano de maior magnitude (e para
promover o beneficio de maior magnitude), independentemente
da espécie, raca, género, tamanho, nivel de inteligéncia ou das
capacidades dos afetados. Outras consideracdes podem entrar
em jogo, como saber se um dano/beneficio é ou ndo merecido,
mas esse fator também é independente de espécie, raga, género,
graus de inteligéncia etc.

113



LUCIANO CARLOS CUNHA

3. O especismo é injusto porque fere a imparcialidade, uma vez que
nao aprovariamos o especismo se nao soubéssemos a que espécie
pertencemos. Agir de modo justo requer dar igual consideracdo
aos seres sencientes, independentemente de espécie.

4. A igual consideragao dos seres sencientes pode ser aceita sem a
necessidade de se assumir uma visao especifica da ética e nem uma
teoria especifica do bem-estar.

5. Seres sencientes sdao passiveis de serem prejudicados nio apenas
com a presenca de experiéncias negativas, mas também com a
auséncia de experiéncias positivas. Isso mostra que a morte é um
dano quando a vida que um ser senciente teria pela frente seria
predominantemente positiva a ponto de ser melhor viver tal vida
do que nao a viver.

6. A magnitude do dano da morte (e, consequentemente, a forca das
razOes contra matar e para salvar vidas) depende crucialmente
da relacdo entre tempo e qualidade de vida (tanto de como sera a
expectativa futura dessa relacdo quanto de como ela foi até agora),
e ndo da espécie, raca, género, grau de inteligéncia, tamanho de
alguém etc.

Essas conclusoes rompem radicalmente com a visao predominante,
que da uma consideracao maior a membros da espécie humana; a seres com
maiores capacidades (cognitivas ou ndo); a animais com tamanhos maiores;
a animais pertencentes a espécies raras ou a espécies nativas, e assim por
diante. Notadamente, essas conclusdes possuem implicagdes praticas. Neste
capitulo, discutiremos algumas dessas implicagoes.

2. A questao da exploracao animal

Como vimos no capitulo 1, somente para consumo humano, entre
um e trés trilhdes de animais ndo humanos sio mortos anualmente (FAO,
2010; MOOD; BROOKE, 2010). Além do problema da quantidade de mortes,
bilhoes de animais sdo criados nas chamadas granjas industriais, tendo uma
vida de sofrimento intenso desde 0o momento do nascimento até o momento
da morte (SINGER, 2004). Isso nao acontece apenas na exploracao de animais
para consumo de sua carne. Por exemplo, as producdes de leite e de ovos
estao entre as que mais causam sofrimento a cada animal, individualmente.

114



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Além disso, a explora¢ao animal ndo é limitada ao consumo. Os animais
também sdo explorados em testes laboratoriais, para uso como vestimenta,
para entretenimento e também em rituais religiosos, por exemplo.

Algumas pessoas defendem que a consideracdo pelos animais impli-
caria apenas em regulamentar a exploracao animal para que eles sofram
menos durante sua exploracao. No entender dessas pessoas, modificada de
tal maneira, a explora¢ao animal ndo seria injusta. Essa posicao é conhecida
como bem-estarismo. Contudo, o uso desse termo tem gerado uma confusio
(detalhada a seguir), motivo pelo qual a chamaremos aqui de regulamentarismo.

E importante distinguir duas formas de regulamentarismo. O que cha-
marei de regulamentarismo normativo é a posicao que afirma que a exploragao
animal ndo é injusta, desde que regulamentada de modo que os animais nao
sofram durante a exploracio (ou sofram menos, dependendo da variante do
regulamentarismo normativo). Ja o regulamentarismo estratégico é a posicao
que defende que a exploragao animal é injusta e deveria ser abolida, mas
que regulamenté-la é um meio para se conseguir a abolicdo. O debate entre
abolicionismo e regulamentarismo em termos estratégicos, por questdes de
espaco, nao sera discutido aqui. Discutiremos apenas o regulamentarismo
normativo. A confusio gerada pelo uso do termo “bem-estarismo” sera
explicada a seguir.

Os que defendem a aboli¢ao da exploracao animal sdo conhecidos
como abolicionistas. Dado que se opdem ao regulamentarismo normativo
(que é conhecido como bem-estarismo), isso pode dar a entender que abo-
licionistas devem rejeitar qualquer posi¢ao centrada na preocupagao com
o bem-estar dos animais, pois essas posicdes seriam, nessa defini¢ao equi-
vocada, favoraveis a exploracao animal. Por exemplo, por vezes a proposta
de ajudar os animais na natureza que sdo vitimas de danos naturais (que
sera discutida no capitulo 8), por estar preocupada com o bem dos animais,
é acusada de ser uma proposta “bem-estarista” (no sentido de visar regula-
mentar sua explora¢do). A mesma acusacao por vezes é feita em relacdo ao
movimento de protecdo de animais domesticados abandonados, como caes
e gatos. Contudo, uma coisa nao tem absolutamente nada a ver com a outra.

Em primeiro lugar, o abolicionismo também ¢ centrado na considera-
¢ao pelo bem-estar dos animais. Ora, se ndo estivessem preocupados com o
bem-estar dos animais, nao defenderiam a aboli¢ao de sua exploragdo. Poder-
-se-ia pensar que os abolicionistas estdo preocupados apenas com a liberdade
dos animais, e ndo com o seu bem-estar. Contudo, para o abolicionismo ser

115



LUCIANO CARLOS CUNHA

plausivel, precisa levar em conta os interesses dos animais como um todo (o
que inclui evitar experiéncias negativas e ter experiéncias positivas), e ndo
apenas o interesse na liberdade (que alids, pelo menos no caso dos animais
ndo humanos, parece ser instrumental ao interesse em evitar experiéncias
negativas e em ter experiéncias positivas). E, mesmo quando alguém enxerga
a liberdade como possuindo valor em si, o que esta a fazer é defender que a
liberdade é um dos componentes do bem-estar de alguém.

Em segundo lugar, ndo apenas o abolicionismo também ¢é centrado
na preocupac¢do com o bem-estar dos animais, como o regulamentarismo
normativo (equivocadamente chamado de bem-estarismo) da uma consi-
deracdo muito menor a esse bem-estar (uma vez que vé como justificavel
dar uma importancia menor a interesses similares de nao humanos).

Em terceiro lugar, posi¢des que surgem da preocupacao com o bem-estar
dos animais e dizem respeito a outros assuntos que nao o debate sobre a aboli-
¢ao versus regulamentacdo da exploracao animal, ndo tem de necessariamente
implicar essa ou aquela visdo quanto ao debate sobre a exploracdao. Tomemos
como exemplo a posi¢do que defende ajudar os animais na natureza, vitimas
de danos naturais. Claramente, é uma posi¢ao centrada na preocupagio com o
bem dos animais. Contudo, dentre as pessoas que defendem ajudar os animais
na natureza, vitimas de danos naturais, podem haver tanto abolicionistas quanto
regulamentaristas em relagdo a questao da exploracdo animal.

Uma primeira razao para considerarmos injusto o regulamentarismo
normativo é que ele desconsidera completamente o interesse que os animais
ndo humanos possuem em nao morrer (discutido no capitulo 5). Ja que é
uma posicdo que ignora completamente um interesse (alids, um interesse
fundamental) de seres sencientes de certa(s) espécie(s), ndo pode ser justa,
uma vez que viola completamente os argumentos da relevancia, da igual
consideracdo, e da imparcialidade, apresentados no capitulo 3.

Suponhamos que certa posicao regulamentarista levasse em conta o
interesse dos animais em ndo morrer. Por exemplo, que defendesse como
justas somente certas formas de exploracdo que ndo causam a morte. Para
avaliarmos se tal posi¢do é ou nao justa, temos de perguntar se os animais
em questdo seriam ainda prejudicados de alguma maneira, mesmo que nio
morressem (e mesmo que nao sofressem), ou se nao seriam prejudicados
de maneira alguma, ainda que fossem explorados. Quanto a primeira pos-
sibilidade, a razao principal para rejeitd-la é que ela da um peso distinto a
interesses que sao similares, dependendo da espécie do portador do inte-

116



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

resse. Ou seja, ela é especista. Se estivéssemos na posicao dos explorados,
prontamente reconheceriamos que tal situacdo ¢ injusta. Na exploracao,
os interesses similares de certos individuos recebem uma consideracao
menor (é por esse motivo que hd um explorador e um explorado), e isso é a
esséncia do tratamento injusto. O resultado é um aumento da desigualdade:
os exploradores terdao o seu bem-estar aumentado e os explorados terdo
o seu diminuido. O prejuizo para os explorados esta no fato de que eles
poderiam estar em uma situagao melhor, caso nao houvesse a exploragao
(mesmo que ndo sejam mortos e nao estejam a sofrer). Assim, se devemos
dar consideragdo moral plena aos seres sencientes, como parece ser o caso,
temos fortes razdes para abolir a exploracdo animal.

Poder-se-ia objetar que o argumento anterior aplica-se apenas a formas
de exploracdo que prejudicam os animais de alguma forma. Por exemplo,
se tivéssemos certeza que determinada forma de exploracdo nao causaria
sofrimento aos animais, ndo os mataria, e nem os privaria de experiéncia
positiva alguma - isto é, ndo lhes causaria mal algum — nao haveria base para
condenar tal forma de exploracio, concluiria a objecdo. Quanto a esse caso
hipotético especifico, muito provavelmente a obje¢ao tem razao. Contudo,
em um mundo onde a imensa maioria das pessoas é altamente especista, é
muito provavel que elas pensem que, porque certos usos estdo justificados
em condi¢oes hipotéticas muitissimo especificas (por exemplo, quando o
uso ndo causa dano algum, o que é rarissimo), entdo que outros usos que
nao se enquadram nessas condi¢oes também estariam. Assim, é muito mais
seguro seguirmos uma regra geral que prescreva abolir a exploracao animal
(esse ponto serd desenvolvido no item a seguir).

Por vezes, é defendido que o erro com o consumo de animais é o fato
de esse nao ser necessario para mantermos nossa satide. De fato, é verdade
que consumir animais nio é necessario para mantermos nossa saude*’. Mas,
ndo é isso que torna injusto o consumo de animais. Suponhamos que, para
nos mantermos muito saudaveis, tivéssemos que matar humanos e consumir
sua carne. A maior parte de nds provavelmente concordaria que, nesse caso,
a coisa certa a se fazer é nos contentarmos em sermos menos saudaveis. Esse
seria um pequeno preco a ser pago por se fazer a coisa certa. E, mesmo que
para sobrevivermos (e ndo somente para nos tornarmos mais saudaveis),
fosse necessario matar humanos para consumir sua carne, parece que entao
a coisa certa a se fazer seria pesquisar maneiras de tornar isso nao necessario

4 A Academy of Nutrition and Dietetics (2016) reconhece que a dieta vegana é saudavel em qualquer estigio da vida.

117



LUCIANO CARLOS CUNHA

(e varias pessoas diriam que, se ndo fosse possivel tornar isso nao neces-
sario, o correto seria escolher morrer, em vez de matar outros humanos).
Se pensamos diferente no caso dos animais nao humanos, isso se deve ao
especismo, uma posicdo que, como vimos nos capitulos 2, 3 e 4, carece de
justificativa. O fato de o consumo de animais ndo ser necessario para nds
agrava a injustica causada pela exploracao animal. Mas, ao que parece, tal
exploracdo seria ainda muito injusta mesmo que fosse necessaria.

Assim, uma implica¢ao pratica da consideracdo moral plena dos seres
sencientes é a aboli¢ao da exploracdo animal, uma vez que, assim como em
qualquer forma de escravidao, a exploracao é injusta, por dar peso distinto
ainteresses similares. No item a seguir, discutiremos a posi¢do que defende
que somente as pessoas que consideram sempre errado utilizar outro indi-
viduo como recurso é que poderiam se opor a exploracao animal.

3. Deontologia, consequencialismo, e a questio da experimentaciao
animal

As perspectivas deontoldgicas da ética se caracterizam por afirma-
rem que a agao correta nem sempre coincide com a que tem as melhores
consequéncias®. Defendem que devemos cumprir certas proibi¢oes ou
requerimentos mesmo quando o resultado de cumpri-los for pior do que
aquele decorrente de ndo os cumprir. Em contraste, as perspectivas con-
sequencialistas da ética defendem que a agao correta sempre coincide com
a que tem as melhores consequéncias, dentre todas as op¢des disponiveis.
As varias perspectivas consequencialistas discordam sobre como medir
“melhores consequéncias”. Mas todas afirmam que a acdo correta sempre
coincide com a que resulta nas melhores consequéncias.

Poder-se-ia pensar que somente deontologistas que defendem que
é sempre errado usar alguém como recurso teriam razdes para defender
abolir a exploracao animal. Essa ideia poderia ser utilizada por deontolo-
gistas defensores da abolicdao da exploracao animal, para reivindicar que, se
a exploracao animal ¢ injusta, entdo devemos rejeitar o consequencialismo.
Ou poderia ser utilizada por consequencialistas que defendem a regula-
mentacdo, e ndo a abolicdo da exploracao animal. Ambas as perspectivas
estao equivocadas: como veremos a seguir, ha também fortes razoes con-
sequencialistas para abolirmos a exploracdo animal.

4 Para as caracteristicas das diversas vertentes da ética, ver Kagan (1998).

118



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

No debate sobre se ha ou nao justificativa para certos casos de expe-
rimentacdo animal, é comum que surja a discussdo sobre quais seriam as
implicacdes em relacao a essa questdao de se adotar uma postura conse-
quencialista ou deontolégica. O motivo pelo qual surge essa discussao mais
especificamente no contexto da experimenta¢ao animal é que muitas pessoas
acreditam que a experimentacao animal para fins biomédicos é analoga ao
caso em que a Unica op¢ao de salvar muitos ¢ matar alguns. Questionaremos
aideia de que esses casos sdo analogos logo a seguir. Antes, vejamos qual é
a discordancia entre consequencialismo e deontologia em casos nos quais
a Unica maneira de salvar muitos é matar alguns.

Algumas pessoas acreditam que utilizar alguém como recurso nem
sempre é errado. Tomemos como exemplo a seguinte situagao. Imaginemos
que s6 temos duas op¢des: 1) ou matamos um individuo e com isso conse-
guimos salvar um milhao de individuos; 2) ou ndo matamos o individuo em
questao e morrem um milhdo de individuos. Imaginemos que, no dilema em
questao, tudo o mais é igual (por exemplo, todos sdo igualmente inocentes,
todos trariam iguais beneficios para o mundo se continuassem vivos, seriam
igualmente prejudicados com a morte etc.). Quem é deontologista e acredita
que é sempre errado utilizar outro individuo como recurso manteria que o
correto é a segunda opcdo. Ja consequencialistas que acreditam que, tudo o
mais sendo igual, é melhor um resultado no qual sobrevive o maior nimero
de individuos, defenderiam que o correto é a primeira opcao.

Nesse caso, os consequencialistas poderiam acusar os deontologistas
de darem maior peso a danos que surgem de atos, em comparacao a danos
que resultam de omissdes. E, no caso em questao, o dano por omissao atinge
um milhdo de vitimas, enquanto o dano por acdo atinge apenas uma. Isto
é, poderiam acusar os deontologistas de estarem preocupados com eles
proprios (isto é, saber se eles tém que matar ou deixar morrer) e ndo com
cada uma das vitimas (ou entdo, que estariam a dar injustificadamente um
peso maior ao bem daquele que poderia ser morto para salvar o milhao).

Em contrapartida, os deontologistas que acreditam que é sempre
errado utilizar alguém como recurso poderiam dizer que quem escolhe
a primeira opg¢ao tem de apoiar pelo menos alguns casos de exploracao
animal (como certos casos de experimentacdo animal que poderiam salvar
vidas), e que isso é ser especista. Em resposta, os defensores da primeira
opcao poderiam apontar que ela nao tem por que ser acusada de especismo,
pois ndo defende que o correto é “matar um ndo humano para salvar um

119



LUCIANO CARLOS CUNHA

milhao de humanos”. Dependendo das circunstancias, o correto poderia ser
o contrario: matar um humano para salvar um milhdo de nao humanos.
Aquele que seria morto poderia ser escolhido com base em um critério de
menor dano (por exemplo, escolher, dentre os milhdes de individuos, aquele
que ja tivesse vivido mais do que os outros e tivesse menos tempo de vida
pela frente). Isso nao violaria o principio da igual consideracao: poderia ser
defendido que, sejald quem estivesse na posicao de ser menos prejudicado
com a morte do que qualquer um dos um milhao de individuos (incluindo
a possibilidade de ser o préprio agente estar nessa posicao), a coisa certa
a se fazer seria mata-lo para salvar um milhao, desde que todas as outras
opcoes tivessem resultados ainda piores.

Como exposto antes, no dilema apresentado, as posi¢des consequen-
cialistas parece que defenderiam que a decisdo correta é matar um para salvar
um milhao. Contudo, essa posi¢ao nao implica que seus proponentes nao
devam reivindicar a aboli¢ao da exploracao animal. A primeira razao para
isso é que o dilema descrito anteriormente possui diferencas moralmente
relevantes com o caso da exploracdo animal. Vejamos.

A imensa maioria dos casos de explora¢do animal nao salvam vidas. Por
exemplo, nos EUA, o uso de animais em laboratdrios corresponde a apenas
0,2% dos animais terrestres explorados (ANIMAL CHARITY EVALUATORS,
2016b). E, desses, a maioria sao utilizados em testes que ndo envolvem a
busca por cura de doencgas. Além disso, mesmo no caso da experimentagio
animal que visa descobrir a cura de doencas, a situacdo ndo é analoga ao
dilema descrito. A primeira diferenca é que a exploracdo animal é baseada
em especismo: a escolha de quem serd morto e de quem sera salvo é feita com
base na espécie, algo que, como vimos nos capitulos 2, 3 e 4, ndo ha como
justificar. A segunda diferenca é que, no exemplo citado, a justificativa de
matar um para salvar varios s6 existe porque ndo ha nenhum outro curso
de acdo disponivel que salve a maioria. No caso da experimentacdo animal,
sempre é possivel pesquisar outras maneiras de curar doencas sem explorar
os animais (mesmo que nio tenhamos descoberto ainda que maneiras sdo
essas para varios casos). A proibicdo de usar animais pode ser, inclusive, um
incentivo para os cientistas se empenharem em buscar descobrir formas
mais eficientes e menos danosas de curar doencas do que as tentadas até
entio (resultando, portanto, em melhores consequéncias a longo prazo). A
terceira diferenca é que, no dilema descrito, ha certeza de que, matando
um, salva-se um milhao. No caso da experimenta¢io animal, por sua vez,
os danos para os animais ndo humanos sao certos, mas, os beneficios para

120



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

humanos, muito incertos. Nao ha como se mostrar, por exemplo, que bene-
ficios iguais ou até mesmo maiores nao seriam alcancados se outro método
de pesquisa tivesse sido escolhido. A quarta diferenca é que, no exemplo,
um individuo é morto para salvar uma maioria. No caso da experimentacio
animal, tem acontecido justamente o oposto. A quantidade de animais nao
humanos mortos até agora é gigantescamente maior do que a quantidade
de humanos beneficiados. Portanto, a experimenta¢io animal nao é analoga
a dilemas nos quais a inica possibilidade de salvar uma maioria é matando
uma minoria.

Vejamos agora as razdes consequencialistas para se abolir a explora-
¢do animal como um todo. Suponhamos, para efeito de argumentagao, que
existam casos nos quais realmente conseguiriamos salvar uma maioria de
individuos (humanos ou ndo humanos) se matissemos uma minoria (huma-
nos ou ndo humanos) e que, para esse caso, qualquer outra op¢do chegaria
em resultados piores. Se nosso objetivo é conseguir melhores consequén-
cias no total, nao podemos analisar as consequéncias da nossa decisao nesse
caso isoladamente. Temos de levar em conta como nossa decisao nesse caso
influencia outras pessoas a tomarem decisdes em muitos outros casos a
longo prazo. Sabemos que os animais nao humanos se encontram em uma
situacdo muitissimo ruim devido ao especismo. Mesmo que possam existir
casos justificados de utilizar individuos como meio para salvar outros, é
muito provavel que, dada a prevaléncia do especismo antropocéntrico, se
defendermos que o uso (de nao humanos e de humanos) é justificado em
condicdes muito especificas, muitas pessoas entenderao que o uso de nao
humanos para beneficiar humanos é justificado em varias outras situagoes
em que ndo é. Por outro lado, defender o fim da exploragao animal como
um todo contribui para propagar a consideracdo moral plena dos seres
sencientes, independentemente de espécie. Assim, ao que parece, conse-
guimos beneficiar um nimero muitissimo maior de individuos em longo
prazo se defendermos, como regra geral, a aboli¢ao da exploracao animal.

4. Deveres positivos em relaciao aos seres sencientes nio humanos

A exploracao animal, mais notadamente o uso de animais para
consumo, é provavelmente o dano mais visivel ao qual os animais nio
humanos séo sujeitados. O foco da discussdao em torno da considerac¢io
moral dos animais, tanto nos circulos académicos quanto no ativismo de
defesa animal, tem sido a exploracdo animal. Devido a esse foco, e a ampla

121



LUCIANO CARLOS CUNHA

predominancia do especismo, muitas pessoas acreditam que as Unicas
obrigacdes que temos perante os animais nao humanos sdo obrigagoes
negativas (isto é, evitarmos praticas que os prejudicam). Colocaremos
agora em duvida a plausibilidade dessa visao.

Ha pelo menos uma forte razao para rejeitarmos a visao que defende
que sé temos deveres negativos em relacao aos seres sencientes nao huma-
nos. E a razao ¢ a seguinte: aquilo que explica o motivo pelo qual temos
obrigag¢des negativas implica a0 mesmo tempo que temos obrigagdes posi-
tivas (isto é, obrigacdo de fazer coisas para ajudar). Se perguntarmos por
que temos obrigacao de, por exemplo, ndo arrancar o braco de alguém,
qualquer resposta sincera terd que fundar tal obriga¢ao no dano para a
vitima de ter um brago arrancado. Se ndo for por esse motivo que temos a
obrigacao de ndo arrancar o braco de alguém, fica muito dificil imaginar
qualquer outro motivo que crie tal obrigagao. Contudo, essa explicagao, que
é 6bvia, implica a0 mesmo tempo que temos dever de ajudar esse alguém,
caso outra coisa (a queda de uma arvore ou uma doenca, por exemplo) esteja
a fazé-lo correr o risco de ter o brago arrancado, uma vez que ter o braco
arrancado continua a ser um dano para a vitima, independentemente da
origem da ameaca. Assim, temos um argumento inicial para reconhecer a
existéncia de deveres positivos.

Esse argumento tem uma implicagao importante que pode passar
despercebida a primeira vista. Se o que fundamenta a obrigacao de evitar
de prejudicar e a obrigacao de ajudar é o dano que os afetados teriam, entéo,
parece que a maneira adequada de medir a for¢a de uma obrigacao é a gravidade
do dano para os afetados. Se aqueles afetados por nossas escolhas teriam
um dano muito leve caso nao evitemos fazer algo para prejudica-los ou caso
deixemos de ajuda-los, parece que, tudo o mais sendo igual, nossa obrigacao
nesse caso é mais fraca do que se tivessem um dano grave como resultado.
Se esse argumento for sélido, entdo ha certas obrigacdes positivas que sdo
mais fortes do que certas obrigacoes negativas: toda vez que o resultado do
ndo cumprimento do dever positivo em questdo for pior do que o resultado
do ndo cumprimento do dever negativo em questdo. Vejamos um exemplo.

Suponhamos que, se certa pessoa nao tomar um remédio imediata-
mente, morrera. Vemos essa pessoa agonizar, e estamos proximos a uma
farmacia que, infelizmente, esta fechada. Se arrombamos a porta da farmacia
e pegamos o remédio para salvar a vida da pessoa violamos um dever negativo
(mesmo que depois paguemos os custos). Contudo, essa parece claramente

122



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

ser a coisa certa a se fazer. Isso sugere que a forca dos deveres depende da
magnitude do dano (o dano de se ter a porta da farmécia arrombada e um
remédio roubado, mesmo que nao paguemos os custos depois, é claramente
menor do que o dano de morrer). Vejamos agora trés objecdes recorrentes
ao raciocinio desenvolvido até aqui.

O requerimento da causa imediata afirma que somos moralmente res-
ponsaveis apenas por nossos atos, e nao por nossas omissoes, com base na
seguinte alegacdo: em nossos atos danosos, somos a causa do dano resultante;
em nossas omissoes danosas, outra coisa (a queda de uma arvore ou uma
doenca, por exemplo) é a causa do dano resultante. Nessa visdo, a causa de
um dano é o tltimo elemento de uma cadeia de efeitos que precede o dano.
Um problema com o requerimento da causa imediata é que ele autoriza a
dizer o mesmo de atos danosos. Por exemplo: alguém que mata outra pessoa
com um revolver poderia dizer que quem o matou foi a bala do revdlver,
e ndo ele. Se essa desculpa soa “esfarrapada” e ndo pode livrar alguém de
uma obrigacdo negativa, tampouco parece adequada para livrar alguém de
uma obrigac¢ao positiva. Outro problema maior com o requerimento da
causa imediata é que ele ndo explica por que seria relevante para a nossa
responsabilidade moral saber qual é o ultimo elemento de uma cadeia de
efeitos que precede o dano. Parece muito mais razoavel pensar que somos
moralmente responsaveis por um resultado porque conseguimos influen-
ciar no curso dos acontecimentos de modo que o resultado seja esse ou
aquele. No caso de uma omissdao danosa, parece que o que importa para a
nossa responsabilidade moral é que o resultado teria sido outro caso nao
tivéssemos nos omitido (independentemente de qual é, em uma cadeia de
efeitos, o elemento imediatamente anterior ao dano).

Outra tentativa de defender que temos apenas deveres negativos é
o requerimento da intencdo, o qual argumenta que, quando causamos danos
com nossos atos, temos a intencao de causa-los, e que isso ndo acontece
no caso das omissoes. O primeiro problema com essa visdo é que existem
danos resultantes de omissdes nas quais o agente pretende o dano. Por
exemplo: alguém pode estar interessado em uma heranga e nio socorre, de
propdsito, o seu parente que esta a se engasgar. O segundo problema é que
existem danos resultantes de atos cujo agente nio tem a intencao de causar
o dano, e, ainda assim, tem obrigacao de evita-lo. Por exemplo, a intencdo
de motoristas que dirigem além do limite de velocidade quase sempre é
apenas correr rapido, e nao, atropelar. Nao parece que eles deixem de ter
obrigacdo de nao atropelar sé porque sua intencao é apenas chegar mais

123



LUCIANO CARLOS CUNHA

rapido (SINGER, 2002, p. 238). Mas, se tais motoristas tém obrigacdo de
ndo atropelar, entdo nao é necessario alguém possuir a intengao de provocar
um dano para existir a obrigacdo de nao provocar esse dano. Isso sugere
que o requerimento da intencdo é inadequado para estabelecer quais sdo
as nossas responsabilidades. Portanto, nao pode formar uma objecao a
existéncia de deveres positivos.

Ja a objecao do mundo alternativo argumenta que, no caso dos danos
resultantes de atos (por exemplo, arrancarmos o brago de alguém), o dano nao
existiria se nao o causassemos, e no caso de danos resultantes de omissoes
(ndo socorrermos alguém que se engasgou, por exemplo), o dano existiria
mesmo que nao estivéssemos presentes, ou mesmo que nao existissemos.
Isso mostraria, no entender da objecdo, que s6 temos deveres negativos. Um
primeiro problema com essa objecdo é o que ela afirma quanto aos fatos.
Nao é verdade que os danos resultantes de nossos atos necessariamente nao
existiriam se nao os causassemos. Outra pessoa poderia estar em nosso lugar
e causar o dano em questao. Do mesmo modo, ndo é verdade que os danos
resultantes de nossas omissoes existiriam de qualquer maneira, mesmo que
nio existissemos. E possivel que, com nossa auséncia, outras pessoas esti-
vessem a decidir em nosso lugar, e evitassem o dano que causariamos por
omissdo, como observa Singer (2002, p. 236). Contudo, suponhamos que as
afirmacdes factuais presentes na objecdo estivessem corretas. Nao parece
ser isso o que importa para a responsabilidade moral. Para saber quais as
nossas responsabilidades, nao parece importar como o mundo seria se ndo
existissemos. O que parece importar é que, uma vez que existimos, podemos
influenciar no desdobramentos dos eventos, seja por acio, seja por omissao.

Na discussdo presente nos paragrafos anteriores rejeitamos trés das
principais obje¢oes ao reconhecimento de deveres positivos. Elas nao sao as
Unicas. Outras objecdes adicionais serdo discutidas no item 15 do capitulo
8. Dado o que discutimos até agora, parece que temos pelo menos fortes
razdes iniciais para aceitar que temos deveres positivos em relagao aos seres
sencientes ndo humanos. Que deveres sio esses?

O dever positivo mais evidente parece ser o de tentarmos mudar a
situacdo na qual eles se encontram. Os animais nao humanos, seja os que
sdo explorados pelos humanos, seja os que se encontram na natureza (como
veremos em detalhes no capitulo 8), tém geralmente uma vida de intenso
sofrimento e uma morte prematura. Se uma quantidade muito menor de
humanos passasse por metade do sofrimento que tais animais passam,

124



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

provavelmente reconheceriamos uma obriga¢do de nos empenharmos em
mudar sua situacdo. Somente uma visdo especista (que, como vimos nos
capitulos 2, 3 e 4, é injustificavel) poderia levar a uma conclusao distinta
no caso dos animais nao humanos.

Outro dever positivo importante seria o de pesquisar formas de pre-
venir/minimizar os danos que os animais padecem ndo em decorréncia de
préticas humanas, mas em decorréncia de processos naturais (como fome,
sede e doencas). Por exemplo, poderiamos reivindicar que impostos e doacoes
que hoje sdo direcionados a apoiar intervengdes na natureza com finalidades
antropocéntricas e ambientalistas*, cujo resultado é muitissimo negativo para os
animais afetados, sejam redirecionados para apoiar programas cujo objetivo seja
melhorar as condicoes dos seres sencientes que vivem nos ambientes naturais.
O tema dos danos naturais, por ser um tépico dos mais importantes, e geral-
mente negligenciado, serd tratado separadamente em detalhes no capitulo 8.

5. Direitos legais para os seres sencientes

Direitos legais sdo formas de proteger, com leis, determinados inte-
resses. O termo “interesse” ndo deve ser confundido aqui com o termo
“preferéncia”. E possivel que algo seja do interesse de alguém sem que
esse alguém tenha consciéncia desse algo, e, portanto, sem que tenha uma
preferéncia por esse algo (REGAN, 2004 [1984], p. 87-103). Imaginemos,
por exemplo, uma crianga que ainda nao entende o que é morrer. E do seu
interesse nao morrer se for bom para ela estar viva (como argumentado
no capitulo 5). Assim sendo, o conceito de interesses pode ser definido da
seguinte maneira: “x é do interesse de A se x for positivo para A”. Analoga-

«r . . . »
mente, “é do interesse de A evitar x se x for negativo para A”.

Alguns dos interesses mais importantes que os humanos possuem
e sao normalmente protegidos por direitos legais sao o interesse em ter a
integridade fisica preservada e o interesse em ndao morrer. Contudo, esses
nao sdo interesses exclusivos de humanos. Sao compartilhados pelos seres
sencientes em geral. Assim, dado que o especismo ¢ injustificavel (como
vimos nos capitulos 2, 3 e 4), se ha boas razdes para proteger com direitos
legais determinado interesse de humanos, temos exatamente as mesmas
razOes para também proteger com direitos legais 0 mesmo interesse, caso
esteja presente em ndo humanos.

# Asdiferencas e o conflito entre o ambientalismo e a considera¢do pelos animais serao discutidas no capitulo 7.

125



LUCIANO CARLOS CUNHA

Vejamos agora algo sobre a situa¢ao dos animais nao humanos dentro
dos sistemas legais. Existem varios tipos de sistemas legais. Mas, indepen-
dentemente do sistema legal, ha uma distin¢do entre duas categorias fun-
damentais: pessoas e coisas. O conceito de “pessoa” nao deve ser entendido
aqui como sindénimo de “membro da espécie humana”. Por exemplo: ha
entidades nao sencientes que sao consideradas pessoas no sentido legal,
como determinados rios. Contudo, os animais nio humanos sao colocados
na categoria de coisas: sdo bens, “itens de propriedade” dos humanos*. Os
humanos, por outro lado, sdo colocados na categoria de “pessoas”. Ha muitas
diferencas entre o que implica ser membro de uma ou de outra categoria.
Mas, para o propoésito da presente discussdo, uma diferenca crucial é a de
que os itens de propriedade ndo apenas ndo podem ter direitos (apenas
pessoas podem té-los), como também as pessoas podem ter o direito de
explorar os seus itens de propriedade.

Certamente, existem leis que regulamentam a exploracdao animal.
Mas isso nao quer dizer que elas garantam direitos para os animais nao
humanos. Pelo contrario: tais leis sdo feitas a partir de uma perspectiva
que ndo somente aceita a exploracdo animal, mas a aprova e a defende. Se
os animais nao humanos tivessem direitos, no minimo os seus interesses
basicos teriam de ser protegidos. Por exemplo, a exploracao animal teria de
ser abolida (para garantir direitos negativos como o de ndo ser torturado,
nio ser morto, ndo ser escravizado etc.) e terifamos de modificar a situacio
dos animais vitimas de danos naturais (para garantir o direito positivo de
ter suas necessidades basicas satisfeitas, como veremos no capitulo 8).

Dados os argumentos apresentados no capitulo 3, a favor da igual
consideragdo dos seres sencientes, colocar os seres sencientes ndo humanos
na categoria de itens de propriedade é, obviamente, injusto. Diferentemente
de outros itens de propriedade (como mesas e cadeiras, por exemplo), os seres
sencientes sdo passiveis de serem prejudicados e beneficiados. O motivo
pelo qual faz sentido colocar os humanos na categoria juridica de “pessoas”
e atribuir-lhes direitos legais é exatamente a necessidade de se proteger os
interesses dos humanos, dada a possibilidade de serem prejudicados caso ndo
tenham tais interesses protegidos. Mas, se a razao para se atribuir direitos
legais a humanos é essa, entdo temos exatamente a mesma razao para atri-
buir direitos legais a todo e qualquer ser senciente, independentemente de
espécie, uma vez que podem ser prejudicados na auséncia de tal protegao.

4 Para uma analise detalhada do status legal dos animais nao humanos, ver Francione (1995).

126



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Por vezes, é objetado que néo faz sentido conceder direitos legais
a animais ndo humanos porque eles ndo entendem a nocao de direitos e,
entdo, ndo sdo capazes de reivindica-los nem de respeitar os direitos dos
outros. Ora, mas as leis frequentemente protegem com direitos os humanos
incapazes de entender a no¢ao de direitos (como bebés, criancas pequenas,
portadores de certas doencas mentais ou vitimas de certos acidentes que
afetam a constituicio mental). A confusdo presente em tal objecdo parece ser
quanto ao entendimento do que significa a afirmacédo “para todo direito, ha
um dever correspondente”. Tal afirmacéo faz sentido se quer dizer o seguinte:
“se 0 individuo A tem o direito a integridade fisica, os outros agentes tém um
dever correspondente de respeitar a sua integridade fisica”. Por outro lado,
a afirmacdo nao parece fazer sentido caso ela queira dizer: “se o individuo
A tem um direito a integridade fisica, o proprio individuo A necessariamente
tem um dever correspondente de respeitar a integridade fisica dos outros”.
Como atesta o exemplo das criancas pequenas, o individuo A pode ser incapaz
mentalmente de reconhecer deveres. Isso ndo parece ser uma boa razao para
ndo se proteger os seus interesses basicos com direitos legais. Mas, se isso é
assim, ndo faz sentido defender que os animais nao humanos nao deveriam
ter direitos porque nao sio capazes de entender a nocdo de direitos.

Direitos legais, direitos morais, deontologia e consequencialismo

Dois equivocos comuns em relagao a atribuicao de direitos legais
para os animais ndo humanos sdo as crencas de que: 1) para alguém aceitar
aatribuicao de direitos legais, tem de aceitar a existéncia de direitos morais
e; 2) para alguém aceitar a existéncia de direitos morais, tem de adotar
uma visdo deontoldgica da ética. A conclusdo de quem mantém ambas as
crencas normalmente é a de que apenas deontologistas poderiam aceitar a
atribuicao de direitos legais. Contudo, ambas as crencas sao falsas. Come-
cemos pela segunda.

Como vimos, as teorias deontoldgicas da ética se caracterizam por
afirmarem que a acdo correta nem sempre coincide com aquela que tem as
melhores consequéncias, dentre as opcdes disponiveis. No entendimento
deontoldgico dos direitos morais, esses seriam protecdes a certos interesses
que nao deveriam ser violadas, mesmo que as consequéncias de respeitar tais
direitos sejam piores do que as que teriam lugar caso eles fossem violados.
Algumas pessoas acreditam que quem adota uma visao consequencialista
da ética (isto é, a visdo que afirma que a acdo correta sempre coincide com

127



LUCIANO CARLOS CUNHA

a que tem as melhores consequéncias) ndo poderia aceitar respeitar direitos
morais. Contudo, isso é falso*. Apesar de a maioria das teorias de direitos
morais ser deontoldgica, ha pelo menos duas maneiras a partir das quais uma
teoria consequencialista poderia defender o respeito por direitos morais.

A primeira maneira é a teoria consequencialista em questao nao con-
siderar o respeito por direitos morais como algo bom em si, mas prescrever
o respeito por direitos morais devido a isso conduzir a outras coisas que
considera boas em si (como, por exemplo, diminuir a desigualdade, diminuir
o sofrimento, priorizar quem esta na pior situacdo etc.). A segunda maneira
é a teoria consequencialista em questdo reconhecer o préprio respeito a
direitos morais como algo bom em si. A diferenca em relagao as teorias
deontoldgicas de direitos morais é que essas teorias consequencialistas de
direitos morais buscariam maximizar a quantidade de direitos respeitados.
Vejamos dois exemplos para ilustrar a diferenca.

Suponhamos que tenho de escolher: 1) ou violo um direito moral de
um individuo e garanto que o mesmo direito moral de outros mil indivi-
duos sera respeitado por todos; 2) ou respeito o direito moral do individuo
em questdo, mas isso implica que o mesmo direito moral de outros mil
individuos seré violado por terceiros. Deontologistas que reivindicam a
regra de ndo desrespeitar direitos morais diriam que a opgao correta é a 2.
Consequencialistas que buscam maximizar o respeito por direitos morais
diriam que a op¢ao corretaéa 1.

Vejamos um segundo exemplo. Suponhamos que tenho de escolher: 3)
ou violo um direito moral de um individuo agora e assim garanto o respeito
pelo mesmo direito moral de mil outros individuos em longo prazo; 4) ou
respeito o direito moral do individuo em questao agora e amanha eu mesmo
terei de violar exatamente o mesmo direito moral de outros mil individuos.
Novamente, deontologistas prescreveriam a op¢ao 4; consequencialistas que
buscam maximizar o respeito por direitos morais prescreveriam a opgao 3.

Como deve estar claro pelos exemplos, a diferenca entre essas visdes
nao ¢ que uma rejeita e outra aceita a nocao de direitos morais, mas, sim,
que uma defende maximizar o respeito pelos direitos morais, e a outra da
um peso maior ao que o proprio agente tem de decidir (em comparacédo a
influéncia que tal escolha tera em terceiros) e a0 momento presente (em
comparacdo a decisdes futuras do proprio agente). Portanto, é falso que
apenas deontologistas podem aceitar direitos morais.

4 Para mais detalhes sobre como a nocéo de direitos pode ser incorporada no consequencialismo, ver Pettit (1988).

128



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Também ¢é falso que apenas quem aceita a nocdo de direitos morais
tem razdes para aceitar e reivindicar direitos legais. Como direitos legais
protegem interesses, contribuem para alcancar ndo somente o respeito a
direitos morais. Por exemplo, a atribuicdo de direitos legais pode contribuir
para que os beneficiarios de tal direito consigam se encontrar em uma situa-
cao melhor. E, se esses beneficiarios sdo seres que geralmente se encontram
na pior situacdo (como é o caso dos animais ndo humanos), atribuir-lhes
direitos legais muito provavelmente também conduz a uma diminui¢ao da
desigualdade. Assim sendo, aquelas pessoas que estdo preocupadas com
0 bem-estar dos individuos e que estio preocupadas em diminuir a desi-
gualdade tém razoes para aceitar e reivindicar direitos legais para os seres
sencientes em geral, mesmo que nao aceitem a existéncia de direitos morais.

Dado o que discutimos acima, temos fortes razoes para manter que
aatribuigao de direitos legais para os seres sencientes (independentemente
de espécie) segue-se da aceitacio de sua consideracio moral plena. E isso
¢ independente de se aceitamos ou ndo a ideia de direitos morais, e de que
corrente normativa seguimos.

6. A questao da importancia da situacao dos animais, frente a
outras questoes

Uma vez que rejeitamos o especismo e outras formas de discriminagao
(racismo, sexismo, inteligentismo, tamanhismo etc.) reconhecemos que
o bem de cada ser senciente afetado deveria ter 0 mesmo peso em nossas
deliberacoes. Contudo, inevitavelmente, na imensa maioria de nossas
decisoes praticas, ndo conseguiremos evitar de prejudicar e nem beneficiar
todos os seres sencientes afetados. Assim, é importante estabelecermos
critérios de prioridade. Vejamos o que isso implica na questdo sobre qual a
importancia em se modificar a situacdo dos animais nao humanos, frente
a outras questdes importantes.

Infelizmente, cada um de nds possui tempo e recursos limitados, e
¢ impossivel apoiar ao mesmo tempo todas as causas justas que existem.
Desse modo, é importante estabelecermos critérios de prioridade para
escolhermos o quanto deveriamos investir em cada problema. Dada a pre-
valéncia do especismo antropocéntrico e da visiao ambientalista (que sera
discutida no capitulo 7), os problemas que afetam humanos e os problemas
que afetam entidades nao sencientes como espécies e ecossistemas recebem
normalmente uma aten¢do muitissimo maior do que a situacao dos animais

129



LUCIANO CARLOS CUNHA

ndo humanos. Contudo, se devemos uma consideracdo ndo tendenciosa a
cada ser senciente afetado por nossas decisoes, na hora de escolher uma
causa, temos de adotar critérios de prioridade que nao sejam tendenciosos.
Por exemplo, poderiamos estabelecer a prioridade com base na quantidade
de vitimas (quanto maior o nimero de vitimas, mais importante é um pro-
blema); na gravidade da situacdo de cada vitima (quanto mais grave, mais
importante é o problema); na quantidade de bem que conseguiriamos fazer
investindo nesse ou naquele problema, dados os recursos disponiveis; no
qudo negligenciado é determinado problema importante etc. Esses critérios
serdo discutidos em mais detalhes no capitulo 9.

A questao é que, uma vez que adotamos critérios de prioridade que
ndo sao tendenciosos, ndo podemos evitar de concluir que a importancia da
situagao da qual padecem os animais ndo humanos é gigantesca, a ponto de
ser prioritaria. As razdes para isso serdo detalhadas nos capitulos 8 e 9. Por
enquanto, é suficiente concluirmos que, se devemos consideracao moral
plena aos seres sencientes, temos de descartar critérios tendenciosos de
prioridade. Portanto, temos de rejeitar que um problema seja mais impor-
tante porque afeta humanos ou as entidades valorizadas no ambientalismo.
O proéximo capitulo discute em detalhes as diferencas e a oposicdo entre a
consideracao pelos seres sencientes e o ambientalismo.

7. Conclusao

Neste capitulo, foram apontadas algumas das principais implicagdes
praticas que se seguem da consideracao moral dos seres sencientes. Como
o objetivo aqui é apenas apresentar um quadro geral da questéo, véarias
outras implicagdes importantes nao foram abordadas. Por exemplo: teria
de haver mudancas também nos objetivos da politica, e teriamos de investir
na investigacao sobre que tipos de seres podem ser sencientes. Contudo,
os exemplos que abordamos ja sdo suficientes para mostrar que, se os seres
sencientes devem receber consideracao, ha coisas em nossa sociedade que
precisam ser radicalmente mudadas.

130



Capitulo 7

O CONFLITO ENTRE O AMBIENTALISMO
E A CONSIDERACAO PELOS ANIMAIS

1. O debate sobre a consideracdo moral do meio ambiente

Muitas pessoas acreditam que a consideragdo pelos animais e o
ambientalismo andam de mao dadas. Nao ¢ incomum a crenga de que a
consideracado pelos animais seja um ideal ambientalista. Por vezes, encon-
tramos até mesmo a crenca de que sejam exatamente a mesma coisa. Essa
visdo é equivocada. Como veremos neste capitulo, o ambientalismo e a
consideracdo pelos animais nao sao apenas ideais completamente distintos,
como estao, muito frequentemente, em oposicao.

Ha duas maneiras possiveis de se enxergar o meio ambiente, quanto
a sua consideracao moral: apenas como objeto de consideracao indireta,
ou também como objeto de consideracao direta. Na visdo antropocéntrica,
devemos deixar o meio ambiente da maneira que mais beneficie os humanos.
Navisdo centrada na senciéncia, devemos deixar o meio ambiente da maneira
que mais beneficie os seres sencientes, independentemente de espécie. Ja o
ambientalismo enxerga determinados aspectos do meio ambiente como objeto
de consideracdo moral direta: prescreve manté-los independentemente de
isso ser benéfico, indiferente, ou mesmo prejudicial aos seres sencientes
afetados”. Fica claro, assim, que a consideracao pelos seres sencientes e as
metas do ambientalismo inimeras vezes conflitardo*. Para entendermos
esse conflito, antes é importante entendermos exatamente o que o ambien-
talismo propode (e o que ndo propoe).

47 Por vezes, usa-se o termo ecologismo para descrever a posi¢ao que defende que manter certos aspectos do meio
ambiente é algo bom em si, enquanto o termo ambientalismo é usado em referéncia a todas as posicoes que por
vezes visam preservar os mesmos aspectos, ainda que por razdes indiretas (por exemplo, o bem dos humanos ou
dos animais nao humanos). Utilizarei o termo ambientalismo apenas em referéncia as posicdes que enxergam certos
aspectos do meio ambiente como algo bom em si (isto é, como sinonimo de ecologismo). Exemplos de ambientalismo
sdo as visoes de Callicott (1990; 1992; 1998; 2000); Eckersley (1992); Hettinger (1994); Leopold (2000), Neess (1989;
1999); Rolston (1999); Varner (1991);Warren (2000) e Wenz (1998). Para as visdes que enxergam o meio ambiente
como objeto de consideracdo moral indireta, utilizarei os termos visdo antropocéntrica e visao centrada na senciéncia.

4 Para uma analise detalhada desse conflito, ver Dorado (2015a; 2015b).

131



LUCIANO CARLOS CUNHA

2. O que o0 ambientalismo nao é

O ambientalismo (que também é conhecido como ecologismo) nao
¢ a mesma coisa que ecologia. Alias, é algo completamente distinto. A
ecologia é uma ciéncia descritiva: descreve como se dao as interacdes nos
ecossistemas. Ja o ambientalismo é uma posi¢ao normativa: prescreve quais
acoes devemos conduzir e quais metas devemos buscar. Por exemplo:
prescreve que devemos ter como meta manter as espécies e 0s ecos-
sistemas do modo como sdo naturalmente, buscar a biodiversidade, o
equilibrio ecoldgico etc. E possivel utilizar os conhecimentos da ciéncia
da ecologia para atingir metas completamente distintas. Por exemplo:
tais conhecimentos tém sido frequentemente utilizados para realizar
interesses humanos, mas poderiam ser utilizados para buscar o bem dos
seres sencientes em geral.

Em segundo lugar, o ambientalismo nao é centrado na consideracgao
pelos seres sencientes, nem tem como meta buscar o bem desses seres (por
exemplo, o bem dos animais ndo humanos). Essa posicdo (que defendi no
capitulo 3) é conhecida como ética centrada na senciéncia. E possivel que
certa posicao ambientalista também dé consideracdo moral direta aos seres
sencientes (embora, como veremos no item 6, essa consideracdo é dada em
grau menor do que a consideracio dada a outro tipo de entidades), mas, o que
caracteriza tal posicao como ambientalista nao é esse fato. Pelo contrario:
0 que caracteriza o ambientalismo é a consideracdao moral direta de entidades
ndo sencientes, COmo veremos no proximo item.

3. Tipos de ambientalismo

O que todas as vertentes do ambientalismo compartilham em comum é
a consideracdo moral direta de entidades nao sencientes. Elas distinguem-se
umas das outras pelo tipo de entidade ndo senciente que defendem con-
siderar diretamente. Quanto a isso, sera ttil classifica-las em trés grandes
grupos: holismo, naturocentrismo e biocentrismo.

O holismo*® defende considerar totalidades, e nao individuos. Quais
totalidades sdo consideradas é algo que muda em cada variante do holismo.

4 Exemplos sdo as visdes de Callicott (1990; 1992; 1998; 2000); Eckersley (1992); Hettinger (1994); Leopold
(2000), Nzss (1989; 1999); Rolston (1999); Varner (1991);Warren (2000) e Wenz (1998). Dentre as variantes do
holismo, estao incluidas a ética da terra (land ethic), defendida por autores como Leopold (2000 [1949]) e Callicott
(2000) e também a ecologia profunda (deep ecology), defendida, por exemplo, por Neess (1989; 1999).

132



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Por exemplo, Callicott (1980) defende que a preocupacio com espécies deve
ser indireta a preocupacdo com ecossistemas (os ecossistemas sio, para
Callicott, aquilo que realmente importa). Em outra variacdo, poderia dar-
-se 0 inverso: a preocupag¢do com ecossistemas ser indireta a preocupacao
com espécies. Ja em uma terceira, ambas as entidades poderiam receber
consideracdo moral direta (tendo ou ndo a mesma importancia), e assim por
diante. Além de ecossistemas e espécies, no holismo por vezes sao valori-
zados certos atributos que as totalidades podem ter (como biodiversidade,
equilibrio ecolégico ou relacdes ecossistémicas). Isso nao significa que o
holismo valorize necessariamente todas as ocorréncias de uma mesma enti-
dade (por exemplo, todos os ecossistemas). O comum é as posi¢oes holistas
valorizarem, por exemplo, apenas os ecossistemas que apresentam certas
propriedades (serem raros, serem muito complexos, serem esteticamente
atraentes etc.).

Ja o naturocentrismo™ defende que, para uma entidade ser moralmente
consideravel, isso nao depende (ou, ndo depende somente) das suas carac-
teristicas, mas de resultar de processos naturais. Nessas visoes, processos
naturais sio normalmente definidos como todos os processos que nao sao
praticas humanas. Uma diferenca crucial em relacdo ao holismo é que,
para o naturocentrismo, o grau de valor de, digamos, uma espécie ou um
ecossistema, é inversamente proporcional ao grau de influéncia humana.
Ha certos ecossistemas que, por possuirem determinadas propriedades
(serem raros, muito complexos, ou terem paisagens belas), os holistas pres-
creveriam preservar. Naturocentristas nao prescreveriam o mesmo, caso
tais ecossistemas ja tivessem sido restaurados (ou, de outra forma, tivessem
sido “tocados”) por humanos. Existem perspectivas naturocéntricas que
também valorizam os préprios processos naturais (o que incluiria, por
exemplo, desastres naturais, erupcdes vulcanicas, parasitismo, predaciao
etc.). Assim, se determinado ecossistema estivesse ameacado por um risco de
catastrofe natural, os holistas que valorizassem tal ecossistema manteriam
que devemos fazer algo para impedir sua destrui¢ao. Ja naturocentristas que
valorizam os processos naturais diriam que, nesse caso, terfamos o dever
de ndo impedir a destruicao.

Por fim, o biocentrismo afirma que os objetos de considera¢ao moral
ndo sdo totalidades, mas cada organismo vivo individualmente (senciente

% Exemplos de naturocentrismo sio as posicdes de Elliot (1997) e Katz (1992).

133



LUCIANO CARLOS CUNHA

ou nao, independentemente de reino): cada animal, planta, fungo, bactéria,
virus, e assim por diante’’.

4. A meta do ambientalismo nao é o bem dos seres sencientes

Como vimos, o ambientalismo prescreve preservar certas entidades
nao sencientes nao por acreditar que o resultado serd melhor para os seres
sencientes, e, sim, por preocupag¢ao com as proprias entidades ndo sencien-
tes. Segundo o ambientalismo, devemos preserva-las independentemente
do valor instrumental que possam ter para os seres sencientes (e, mesmo
quando sua preservacao, em vez de sua modificacdo, for pior para os seres
sencientes).

O nao entendimento do que propde o ambientalismo tem levado os
defensores dos animais a apoiarem medidas ambientalistas extremamente
prejudiciais aos animais, acreditando, equivocadamente, que os animais
serdo beneficiados.

Existe uma cren¢a comum, completamente equivocada, de que o
ambientalismo, quando propde matancas de animais (abordadas no item
5), o faz com a meta de salvar um maior nimero de animais, por nao
haver outra op¢ao menos pior. Quando os ambientalistas afirmam que
situacdes extremamente negativas surgirao se tais medidas ndo forem
tomadas, muitas pessoas pensam que o ambientalismo avalia o quao
negativa é uma situacdo a partir do quao ruim ela é para os animais. Como
vimos, isso ndo é assim. A perspectiva que avalia as coisas dessa maneira
é a visao centrada na senciéncia. O ambientalismo, em vez disso, avalia
0 quao boa ou ruim é uma situacgao a partir do quanto estdo preservadas
as entidades nao sencientes que valoriza, independentemente de se isso
¢ bom ou ruim para os animais.

Ja que, por vezes, o ambientalismo prescreve proteger certos ani-
mais (por exemplo, membros de espécies em extin¢do) isso pode dar a
entender que sua preocupacdo é com o bem dos animais, e que defende

51 Exemplos sdo as posicoes de Attfield (1987), Goodpaster (1978), Schweitzer (1962 [1923]) e Taylor (1986).
Por vezes, nas posicdes que se apresentam como biocéntricas, o critério da vida bioldgica é combinado com
o critério naturocéntrico. Nesses casos, o que é defendido é que os objetos de consideracao moral direta sao
apenas os organismos vivos que nao foram manejados por humanos. Um exemplo ¢ a posicdo de Taylor (1986),
que exclui, por esse motivo, os animais domesticados da considera¢do moral direta. Ele também defende que,
quando aquilo que ameaca o bem préprio dos organismos vivos sdo 0s proprios processos naturais, temos o
dever de nao fazer nada (1986, p. 177). Dada a definicdo acima, tal posicao nao é mais biocéntrica, pois o que é
visto como mais importante é a veneragao pelos processos naturais, e nao “estar vivo”.

134



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

a preservacdo de entidades ndo sencientes (como espécies, ecossistemas
e equilibrio ecolégico) por uma preocupacio indireta com o bem dos
animais. Na verdade, trata-se do contrario: na maior parte das variantes
do ambientalismo, é o bem dos animais que é normalmente visto como
importando apenas na medida em que for util para preservar as entidades
nao sencientes que valorizam.

Quando o ambientalismo diz “a espécie importa mais do que o indi-
viduo”, ndo estd a dizer que a maioria dos seres sencientes importa mais do
que a minoria dos seres sencientes. O centro da preocupagao do ambien-
talismo ndo é com seres sencientes, seja minoria ou maioria. “Espécie’, tal
como valorizada no ambientalismo, ndo é a soma de seus membros. E uma
entidade abstrata, que descreve um grupo de seres com certas caracteris-
ticas em comum. Alids, quanto menor for a populacido de uma espécie,
mais o ambientalismo se esforcard em protegé-la, uma vez que o risco de
seu desaparecimento é maior. A preocupacdo do ambientalismo é com as
espécies em si, enquanto entidades abstratas. E ndo necessariamente serdo
espécies de animais: é possivel que sejam espécies de plantas, fungos, bac-
térias etc. A preocupacdo em preservar espécies, ecossistemas ou qualquer
outra entidade ndo senciente, no ambientalismo, ndo é indireta a garantia
do bem dos seres sencientes no total.

O mesmo acontece quando o ambientalismo prescreve matar animais
para alcancar o equilibrio ecolégico. Nao prescreve buscar o equilibrio
ecoldgico por acreditar (equivocadamente®?) que, mesmo que em tal busca
prejudiquemos uma minoria, evitamos um mal maior para a maioria dos
seres sencientes. Se assim fosse, seria uma posi¢ao centrada na senciéncia,
e nao uma posi¢do ambientalista. O que o ambientalismo valoriza ¢, ou o
equilibrio em si, ou o equilibrio como instrumentalmente importante para
a preservacdo de outras entidades ndo sencientes (e nao para o bem dos seres
sencientes).

O mesmo vale em relacdo a ecossistemas. Poderiamos pensar que o
ambientalismo se preocupa com ecossistemas porque visa proteger os seus
habitantes. Mas, segundo o ambientalismo, devemos manter os ecossis-
temas de determinada maneira independentemente de isso beneficiar ou
prejudicar seus habitantes. Isso vale igualmente em relacdo a preservagao
de espécies. Por exemplo, quando o ambientalismo prescreve preservar

2 No capitulo 8, nos itens 2 e 16, veremos que uma situacao apresentar maior equilibrio ecolégico nao implica
necessariamente que os seres sencientes afetados estejam melhor em geral, em comparacao a outra situacao na
qual hd menor equilibrio ecoldgico.

135



LUCIANO CARLOS CUNHA

certa espécie de planta, nio o faz por acreditar que hé seres sencientes que
precisariam da planta. A preocupacdo é com a espécie em si. Rolston (1999,
p- 260, 261), por exemplo, defende o assassinato em massa de animais que
comem plantas raras.

Em resumo, o que o ambientalismo defende é que devemos buscar
certas metas (biodiversidade, equilibrio ecoldgico, preservar espécies, ecos-
sistemas, venerar processos naturais etc.) mesmo que o resultado seja pior
(mesmo muito pior) para a maioria dos (ou mesmo todos 0s) seres sencientes
afetados. Isso vale para todas as vertentes do ambientalismo. Como vimos,
o holismo defende que os individuos ndo importam, e sim, por exemplo,
a espécie ou o ecossistema ao qual pertencem. Essa visao defende que os
animais podem ser feridos ou mortos, desde que a espécie ou o ecossistema
ndo sejam extintos. Ja o biocentrismo defende que os seres sencientes niao
sdo mais importantes do que seres vivos ndo sencientes. Ndo veem diferenca
entre matar um animal senciente e arrancar um vegetal do solo ou matar
uma bactéria, por exemplo. Por fim, posi¢des naturocentristas tipicamente
defendem que devemos venerar os processos naturais, mesmo quando eles
tém um resultado terrivel para os animais ndo humanos (como desastres
naturais, a proliferacao de doencas, parasitismo, mortes por inani¢ao ou
sede etc.).

5. Exemplos de praticas ambientalistas prejudiciais aos animais
nao humanos

Veremos agora trés exemplos de reflexos praticos da oposicdo tedrica
entre o ambientalismo e a consideracdo pelos seres sencientes.

5.1 A defesa ambientalista da exploracao animal

A exploragao animal ecologicamente sustentavel é defendida por uma
parte consideravel de ambientalistas. Um exemplo é o caso da pesca. Trata-
-se de uma atividade que causa, além de um gigantesco niumero de mortes,
intenso sofrimento. Os animais morrem comumente por descompressao
(0 que faz seus 6rgaos internos explodirem) ou por asfixia. Alguns sao cozi-
dos vivos, e outros sio comidos vivos ainda plenamente conscientes. Os
ambientalistas protestam contra certas formas de pesca, ndo por causa do

3 Para detalhes sobre como os animais sofrem na pesca, ver Etica Animal (2017¢).

136



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

sofrimento causado aos animais, mas por serem contra a “superexploracao”
dos “recursos pesqueiros”. Como o préprio nome sugere, essa visdo enxerga
0S animais como meros recursos.

O mesmo ponto de vista é expresso nas defesas da agricultura organica
em comparagao a agricultura convencional. A maior parte das técnicas da
agricultura organica prejudica os seres sencientes. Por exemplo, a técnica do
“controle biolégico” faz com que certos animais matem outros para benefi-
ciar os humanos. Isso pode ser melhor de um ponto de vista ambientalista,
mas, do ponto de vista dos seres sencientes, nao difere do uso de pesticidas:
os animais sofrem intensamente e depois sio mortos.

Novamente, muitos defensores dos animais, por nao terem clareza da
oposicao entre o ambientalismo e o respeito pelos animais, concluem equi-
vocadamente que, porque certas préticas (a pesca sustentavel e a agricultura
organica, por exemplo) sdo melhores de um ponto de vista ambientalista,
entdo causam menos sofrimento ou mortes para os animais afetados.

5.2 Experimentaciao animal para fins ambientalistas

Varias organizagdes ambientalistas proeminentes pressionam mundial-
mente para que haja mais experimentos em animais para testar o impacto de
produtos quimicos no meio ambiente*. Esses testes ndo buscam ajudar os
animais que vivem na natureza, e sim, realizar as metas do ambientalismo
e os interesses humanos.

Um exemplo de teste envolve alimentar camundongos e caes a forca
com os produtos quimicos. Alguns desses testes sdo feitos em fémeas gra-
vidas, visando avaliar os efeitos em suas crias. Além do sofrimento e das
mortes, os testes resultam por vezes em filhotes deformados. Esses testes
matam até 2.500 animais a cada rodada®. Outros exemplos incluem bom-
bear a substancia diretamente no estdmago do animal, e o confinamento
em camaras de géas para for¢a-los a inalar os produtos quimicos (podendo
causar sangramento genital, convulsoes, ataques, paralisia, diarreia, enve-
nenamento e morte®).

* Exemplos podem ser encontrados em World Wide Fund for Nature (2000) e em Warhurst (2004). Para uma
critica e um relato detalhado, ver Etica Animal (2017a).

% Essas estatisticas podem ser encontradas em Nuffield Council on Bioethics (2005), mais especificamente
na se¢ao 9.23.

% Para uma descricao completa desses procedimentos, ver Nuffield Council on Bioethics (2005), secdo 4.52.

137



LUCIANO CARLOS CUNHA

Ja existem métodos para realizar esses testes sem usar animais.
Também ja existe bastante informacao disponivel sobre os efeitos de
produtos quimicos nos ecossistemas. Mesmo assim, varias organizacoes
ambientalistas pressionam para que haja mais testes em animais. Por
exemplo, a WWF (2000) declarou, quanto aos testes da Comissdo Euro-
peia sobre os efeitos hormonais de produtos quimicos em animais, que
“esta desapontada que a estratégia proposta nao va longe o suficiente
nesse ambito”.

5.3 Matanca de animais classificados como membros de espécies
invasoras

Medidas ambientalistas frequentemente buscam preservar uma espécie
com um conjunto particular de caracteristicas chacinando os animais que ndo
exibem as caracteristicas desejadas”’. Por exemplo, o pato-de-rabo-al¢ado
(Oxyura leucocephala) é considerado uma espécie ameagada no sul da Europa. Seu
cruzamento com o pato-de-rabo-alcado-americano (Oxyura jamaicensis), nao
nativo da Europa, resultou em patos hibridos. O traco do pato-de-rabo-alcado
tornou-se menos prevalente nos novos patos hibridos. Interven¢oes foram
entdo realizadas para matar os patos-de-rabo-al¢ado-americanos e os patos
hibridos. A prevaléncia do pato-de-rabo-alcado-americano nao coloca
nenhuma ameaca aos ecossistemas porque a funcao ecoldgica de ambas as
espécies é idéntica. O objetivo da matanca foi promover a biodiversidade em
si mesma sem levar em conta o impacto negativo sobre os seres sencientes.

Esse é um exemplo da matanca ambientalista de animais membros
das chamadas “espécies invasoras” (que sio chamadas assim mesmo que a
maioria delas tenham sido inseridas em tais locais por humanos). Tal forma
de exterminio é amplamente praticada, a ponto de estar presente em poli-
ticas publicas de muitos paises. E também é defendida por proponentes do
ambientalismo, como Eckersley (1992, p. 46, 47). Um exemplo desse tipo
de pratica é o “Programa de exterminio de membros de espécies invaso-
ras da Unido Europeia®”. Um exemplo no Brasil é a “Estratégia Nacional
Sobre Espécies Exéticas Invasoras®”, conduzido pelo Ministério do Meio

57 Para uma critica 3 matanca ambientalista de animais, ver Faria (2011; 2012) e Shelton (2004).

* Ver Council of Europe (2016).

% Ver o documento da Conabio (2009). No item 13 1é-se que «a erradicacdo é, frequentemente, a melhor
medida para tratar da introducao e estabelecimento de espécie exética invasora”. No item 12 é prescrito que as

técnicas utilizadas devem ser seguras para os humanos e para o meio ambiente.

138



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Ambiente, mais especificamente pela Comissdo Nacional de Biodiversidade,
da Secretaria de Biodiversidade de Florestas.

6. Discutindo o conflito entre o ambientalismo e a consideracao
pelos animais

Ha muitas variantes do ambientalismo. Mas, para entendermos e
avaliarmos o conflito com a considera¢do pelos animais, ¢ importante
distinguirmos trés delas. Vejamos.

A primeira é a visdo que defende que apenas determinadas totali-
dades nao sencientes (como ecossistemas, espécies, biocenoses, processos
naturais, biodiversidade etc.) importam diretamente. Tal visdo adota um
critério holista de consideracao moral. Nessa visdo, o bem dos seres
sencientes sé importa na medida em que protegé-lo for importante
para preservar aquelas totalidades ndo sencientes (da mesma maneira,
aprovara prejudica-los, mesmo gravemente, para garantir a preservacao
daquelas totalidades). Essa visdo é raramente defendida. O motivo é
que, como ela defende que apenas totalidades importam diretamente,
ela exclui todos os individuos da consideracao moral direta, incluindo os
humanos. Mantém que o bem dos humanos sé importa indiretamente a
preservacao daquelas totalidades. A maior parte das pessoas rejeita essa
visdo. A imensa maioria das pessoas acredita, por exemplo, que o fato de
uma crianca terminar com uma perna decepada se adotarmos determi-
nado curso de a¢do é uma razao direta para se evitar esse curso de acdao
(e ndo apenas devido ao risco de ameacar uma espécie, um ecossistema,
ou alguma outra totalidade).

Pelo motivo anteriormente citado, o que é muito mais comum é um
segundo tipo de variante, que defende que certas totalidades nao sencientes
e também os membros da espécie humana sdo objeto de consideracao moral
direta, enquanto os animais ndo humanos sdo apenas objeto de conside-
racdo moral indireta (A manutenc¢ao daquelas totalidades ou aos interesses
humanos). O motivo dessa visdo ser injustificavel é simples, e foi ja detalhado
no capitulo 3: a razdo para dar consideracao moral direta aos humanos (a
possibilidade de o seu bem-estar ser afetado para pior ou melhor) implica
ao mesmo tempo que qualquer ser senciente, independentemente de espé-
cie, é objeto de consideragao moral direta. Portanto, existem fortes razdes
para rejeitarmos tanto as posicdes que consideram apenas totalidades nao
sencientes, como também as que combinam esse critério com o critério

139



LUCIANO CARLOS CUNHA

antropocéntrico. Isto é, qualquer variante do ambientalismo, para nao ser
injustificavel logo de inicio, precisa também dar consideragao moral direta
a todos os seres sencientes.

E também muitissimo comum um terceiro tipo de variante do ambien-
talismo. Nela, importam diretamente certas entidades nao sencientes e
também os seres sencientes (humanos e nio humanos). Contudo, essa visio
constr6i uma hierarquia, em termos de estatura moral: o bem dos humanos
acima das metas ambientalistas, e 0 bem dos ndao humanos abaixo. Apesar
dessa visao apresentar-se como ambientalista, e ser talvez a mais comum,
a sua preocupacio principal é antropocéntrica, uma vez que os humanos
sao colocados no topo da hierarquia, acima das entidades valorizadas no
ambientalismo. Em tais visdes, o critério ambientalista é apenas um critério
secundéario®: é o bem dos humanos, e ndo a preservacio de certas entidades
nao sencientes, a preocupacdo principal de tais visoes.

Vejamos um exemplo pratico. Sao comuns as reivindicacdes de que
os interesses humanos ndo bdsicos (recreativos, estéticos e econdmicos,
por exemplo) sejam limitados para garantir as metas do ambientalismo.
Contudo, nao vemos reivindica¢des de que os interesses humanos bdsicos
(como ndo sofrer e ndo morrer) sejam sacrificados em prol das metas do
ambientalismo. Ao mesmo tempo, boa parte das visdes que se apresenta
como ambientalista aprova a chacina de animais ndo humanos para atingir
as metas do ambientalismo®'.

Por exemplo, Rolston (1999, p. 260, 261) defende que, se uma planta
rara estiver ameacada devido ao “sobrepastoreio” de cervos, ou devido
a coelhos e cabras precisarem dela como alimento, o correto é matar
tais animais. Contudo, os ambientalistas nao aprovam fazer o mesmo
com humanos (apesar de os humanos serem provavelmente a maior das
ameacas as metas do ambientalismo). Outro exemplo, como vimos, é a
matanca de animais membros de espécies classificadas como “invasoras”.
O ideal por tras de tal matanca é manter as espécies “puras” e evitar a
hibridizacio (e ndo uma preocupacdo com os seres sencientes afetados).
Se medidas similares fossem defendidas em relacdo a humanos, seriam
enormemente repudiadas (por exemplo, se alguém defendesse exterminar

% Exemplos sdo as visdes de Callicott (1990, p. 103; 1992, p. 146-147; 2000, p. 211), Leopold (2000, p. 135),
Neess (1989, p. 167, 170; 1999, p. 148); Varner (1991, p. 177), Warren (2000, p. 228) e Wenz (1998, p. 308).

1 Exemplos sdo as visoes de Callicott (1998), Hettinger (1994, p. 13-14), Rolston (1999, p. 260-61) e Warren
(2000, p. 228).

140



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

os humanos que pertencem a etnias ndo nativas de cada local, para evitar
a miscigenac¢do e manter a pureza das etnias locais). O amplo repudio de
tais medidas se humanos fossem as vitimas e a ampla aceitacdo quando
0s ndo humanos sdo as vitimas mostra que tal posi¢do é baseada em espe-
cismo antropocéntrico.

Como explicado no capitulo 3, as posi¢oes especistas sdo injustifica-
veis ndo apenas quando negam completamente consideracdo moral direta
a membro(s) de certa(s) espécie(s), mas também quando dao importancia
diferenciada a prejuizos/beneficios de niveis similares em membros de
distintas espécies: se a for¢a das razdes para prevenir um dano ou para
promover um beneficio dependem da magnitude dos mesmos, é tenden-
cioso dar um peso menor a danos/beneficios de magnitude similar sobre
membros de certa(s) espécie(s).

Portanto, sdo também especistas as variantes do ambientalismo que
dao alguma consideracdo aos seres sencientes ndo humanos, mas menor
do que aquela dada a humanos. Igualmente, sdo especistas as posi¢oes que
dao uma importancia diferenciada ao bem dos seres sencientes nao huma-
nos, dependendo de se pertencem a uma espécie rara ou abundante, de se
pertencem ou nao a fauna nativa etc. A subordinacdo do ambientalismo
ao especismo é digna de nota, pois o ambientalismo é normalmente apre-
sentado como o oposto do antropocentrismo. Mas, como vimos, a imensa
maioria das posicdes ambientalistas é, na verdade, uma forma de especismo
antropoceéntrico.

Dado que o especismo é injustificavel, se for correto sacrificar
interesses basicos de animais ndo humanos para alcancar as metas do
ambientalismo, é correto fazer o mesmo com humanos. Se, por outro
lado, for errado fazer tal coisa com humanos, também ¢é errado fazer
0 mesmo com animais nao humanos. Qual das duas opcoes devemos
aceitar? A implicacao de ter que chacinar humanos em massa parece
suficiente para uma grande parte das pessoas rejeitar o ambientalismo.
Contudo, suponhamos que alguém estivesse disposto a aceitar todas as
implicacdes do ambientalismo. Por exemplo, Linkola (2009) defende a
chacina em massa de nao humanos e de humanos. O que poderia ser dito
em resposta? Vejamos:

Ha razoes para rejeitarmos o ambientalismo mesmo quando defen-
dido de maneira nao especista (isto é, quando prejudica igualmente os seres
sencientes independentemente de espécie, incluindo os humanos). Em

141



LUCIANO CARLOS CUNHA

primeiro lugar, é ja questionavel a ideia de que entidades nao sencientes
devam ser objeto de consideracao moral direta (pois isso viola o argumento
da relevancia, apresentado no capitulo 3). Em segundo lugar, justamente
a capacidade que os seres sencientes possuem de serem prejudicados (por
exemplo, com o sofrimento e com a morte, quando esta impede o desfrute)
¢ uma razao para os priorizarmos quando houver conflito entre a realizacao
do seu bem e as metas ambientalistas (uma vez que entidades ndo sencientes,
cuja preservagao ¢ a meta do ambientalismo, ndo possuem tal capacidade).
Ou seja, mesmo que as entidades valorizadas no ambientalismo fossem
moralmente consideraveis, ainda haveria razdes para, diante de conflitos,
priorizar os seres sencientes.

7. Conclusao

Dado o que discutimos, podemos concluir que o ambientalismo e a
consideracao moral pelos seres sencientes: 1) possuem metas completamente
distintas e; 2) estdo frequentemente em oposicdo. Assim, se o que alguém
busca é o melhor resultado para os seres sencientes, nao deve se guiar pelas
metas do ambientalismo.

O ambientalismo é amplamente difundido. Isso é refletido na pra-
tica constante da chacina de animais nao humanos motivada por ideais
ambientalistas. Contudo, a imensa maioria dos proponentes do ambien-
talismo jamais aceitaria tais praticas se as vitimas fossem humanas. Assim,
o ambientalismo na imensa maioria das vezes é especista antropocén-
trico. Uma vez que, como defendido nos capitulos 2, 3 e 4, 0 especismo é
injusto, temos exatamente as mesmas razdes para rejeitar o ambientalismo
subordinado ao especismo. Além disso, existem fortes razoes, dadas pelo
argumento da relevancia (apresentado no capitulo 3), para rejeitarmos
o ambientalismo, mesmo se ndo for combinado com o especismo (por
exemplo, se fosse defendida também a chacina de humanos para atingir
as metas do ambientalismo).

Assim, é um erro pensar que, se uma situacdo é melhor de um ponto
de vista ambientalista, necessariamente é melhor para os animais. Parte
dessa confusdo acontece devido ao uso do termo “preservar”. Preservar é
o oposto de destruir. Assim, quando o ambientalismo fala em preservar,
muitas pessoas pensam que estd a defender a nao destruicao de algo de que
os animais precisam. A palavra “preservar” é ambigua, pois algo (no caso,
o meio ambiente) pode ser preservado (isto é, mantido) em configuracdes

142



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

muito distintas. O que o ambientalismo quer dizer com preservar o meio
ambiente nao é manté-lo da maneira que os animais sejam mais benefi-
ciados. Pelo contrario, como vimos, defende que devemos manté-lo em
certas configuracdes, mesmo que o resultado seja pior para os animais ali
inseridos. E, dada a prevaléncia do ambientalismo, é isso o que geralmente
acontece. Assim, ao contrario do que faz parecer a retdrica ambientalista,
o debate ndo é sobre “preservar ou destruir o meio ambiente”, e sim, sobre
em quais configuracoes ele deveria ser mantido.

Apesar de amplamente difundido, temos razdes muito fortes para
rejeitarmos o ambientalismo e adotarmos, no lugar dele, uma posi¢do que
dé consideragao moral plena a todos os seres sencientes, independentemente
de espécie. Isso implicaria em metas completamente distintas das que sdo
adotadas agora, em relacdo a moralidade da preservaciao/transformacao do
meio ambiente (tépico que discutiremos no capitulo 8).

143






Capitulo 8

O PROBLEMA DOS DANOS NATURAIS

1. A proposta de prevenir/minimizar os danos naturais

O foco das pessoas que visam a ajudar os animais tem sido quase que
exclusivamente os danos que eles padecem em decorréncia de atividades
humanas. Isso é verdade tanto em relacéo a ativistas quanto em relacao as
pessoas que escrevem academicamente sobre o tema. Quando sdo abor-
dados os danos que nao decorrem de atividades humanas, geralmente o
foco sdo os animais que estdo sob controle humano. Contudo, nos tltimos
anos, um numero crescente de autores®” tem defendido a importancia da
preocupacao com os danos que os animais padecem em decorréncia de pro-
cessos ndo antropogénicos® (que, por motivos de abrevia¢do, chamaremos
aqui de danos naturais). Em especial (por razdes expostas no item 2), tem
sido enfatizada a importancia dos danos naturais sobre os animais que se
encontram fora do controle humano, em ambientes selvagens (como florestas
e oceanos, por exemplo) mas também em ambientes urbanos, suburbanos,
agricolas e semisselvagens.

Chamaremos o argumento inicial a favor da proposta de prevenir/
minimizar os danos naturais de argumento da implicacao, que defende que
a consideracdo moral dos seres sencientes implica prevenir/minimizar os
danos naturais.

2 Ver por exemplo Bonnardel (1996; 2005); Cowen (2003); Cunha (2011; 2015; 2018); Faria (2011; 2012; 2016);
Faria e Paez (2015); Fink (2005); Holtug (2007); Horta (2010a; 2010c; 2011); Longueira Moneros (2011); Mannino
(2015); McMahan (2010a; 2010b; 2015); Mill (1904); Mosquera (2015); Ng (1995); Paez (2015); Pearce (2009;
2015); Sapontzis (1984; 1987); Shelton (2004); S6zmen (2015); Tomasik (2015; 2016a; 2016b; 2016¢; 2016d);
Torres Aldave (2011; 2015).

®  Discuto em detalhes essa questdo em Cunha (2018).

145



LUCIANO CARLOS CUNHA

Argumento da implicacdo

1. Todo e qualquer ser senciente ¢ moralmente consideravel de
maneira direta.

2. Considerar alguém de maneira direta significa prevenir/minimizar
o que lhe prejudica e promover o que lhe beneficia.;

3. Os seres sencientes sdo prejudicados ndo apenas por praticas
humanas, mas também por processos naturais.

4. Logo, a consideracdo moral dos seres sencientes implica prevenir/
minimizar os danos naturais.

A premissa 1 é fundamentada pelo argumento da relevancia, apre-
sentado no capitulo 3. A premissa 2 foi defendida no item 2 do capitulo 3.
A premissa 3 serd defendida mais detalhadamente no item 2 do presente
capitulo. Se essas premissas forem verdadeiras, segue-se entao a conclusiao
de que a consideracdo moral dos seres sencientes implica em prevenir/
minimizar os danos naturais. Esse é apenas um esbogo do argumento inicial.
A argumentacio mais detalhada em defesa da prevencdo/minimizacdo dos
danos naturais serd apresentada nos itens 7, 8 e 9. Em especial, o item 9
apresenta dois argumentos centrais: o argumento da existéncia das razoes e
o argumento da forca das razdes. Serao abordadas também diversas objecdes
a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais.

Existem varias razdes pelas quais tem sido enfatizada nos tltimos
anos a importancia do problema dos danos naturais. Também ha vérios
motivos pelos quais esse problema tem sido tradicionalmente negligenciado
por quem busca ajudar os animais. Os itens seguintes discutem esses pontos
em mais detalhes.

2. O que acontece aos animais se deixarmos a natureza seguir o seu
curso?

Um fator chave para o problema dos danos naturais ser altamente
negligenciado é a crenca amplamente difundida de que a principal causa
de sofrimento e de mortes para os animais que vivem na natureza sio as
praticas humanas, e que, se deixarmos a natureza seguir o seu curso, as vidas

146



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

dos animais serdo minimamente significativas®’. Geralmente, as pessoas
reconhecem que havera episddios de sofrimento nas vidas dos animais,
mas pensam que sao episddios pontuais em vidas que sao, geralmente,
predominantemente positivas®.

Contudo, como apontam Faria (2016), Horta (2010a), Ng (1995) e
Tomasik (2015a), ao contrario do que mantém essa visdo romantizada da
vida na natureza, a maneira como ocorrem os processos naturais resulta
na predominancia do sofrimento extremo e das mortes prematuras nas
vidas da imensa maioria dos animais na natureza. Especialmente impor-
tante para esse resultado, dentre outros fatores, ¢ 0o modo como acontece
a dindmica populacional. A imensa maioria dos animais se reproduz
maximizando os filhotes. A taxa de nascimentos é sempre imensamente
maior do que a taxa de recursos disponiveis. De ninhadas que vao desde
dezenas até varios milhdes, dependendo da espécie, a média de sobre-
viventes em populacdes estaveis é geralmente de um descendente por
adulto (HORTA, 2010a, p. 80; NG, 1995, p. 270). Todo o restante nasce
normalmente apenas para experimentar sofrimento intenso e morrer
logo em seguida. A quantidade de animais que padece desse destino é tdo
imensa que faz até mesmo a quantidade de animais mortos na exploracdo
(que ja é uma quantidade gigantesca®) quase desaparecer em comparacdo
(TOMASIK, 2019; 20154, p. 147). E, mesmo os animais que conseguem
sobreviver a infdncia tém de enfrentar um ambiente onde predominam
as doencas, epidemias, escassez, parasitismo, acidentes e conflitos com
outros animais (FARIA, 2016, p. 59-85).

Ou seja, a visao idilica da vida na natureza é falsa. Quando pensamos
em animais na natureza, tendemos a pensar em animais de grande porte
(que fazem parte da imensa minoria que nao se reproduz maximizando os
filhotes) e adultos (exatamente aquela “imensa minoria dentro da imensa
minoria” que escapou da morte prematura). Pensamos em animais que nao
sdo representativos da vida padrao na natureza. Os mamiferos séo menos

¢ Qutros dois motivos principais para a negligéncia desse tema sdo: (1) a ideia de que nao temos razdes (ou, de

que temos razdes mais fracas) para prevenir/minimizar danos quando estes sao naturais (discutida nos itens 7, 8
e 9) e; (2) aideia de que as metas ambientalistas sio mais importantes do que o bem dos animais (que discutimos
no capitulo 7 e serd discutida nos itens 10, 11, 12 e 13 especificamente em relacdo aos danos naturais).

65

Exemplos dessa visdo sao as posicdes de Bovenkerk et al. (2003, p. 23) e Naess (1991, p. 136).

°  Como vimos, anualmente em nivel global saio mortos em média algo entre 1 e 3 trilhdes de peixes capturados
no mar, centenas de bilhdes de peixes criados em fébricas de peixe, e 60 bilhoes de mamiferos e aves (FAO, 2010;
MOOD; BROOKE, 2010).

147



LUCIANO CARLOS CUNHA

de 0,0000001% dos animais existentes no planeta e as aves sio menos de
0,00000001% dos animais na natureza®. A visdo distorcida que a maijoria
de nés tem em relacdo aos animais na natureza deve-se, em parte, a forte
carga emocional que adquirimos a partir de publicacdes e documentarios
sobre a vida selvagem, que enfatizam animais que ndo sao representativos
da vida padrao na natureza®®.

Vejamos um exemplo da situa¢do padrido dos animais na natureza.
Horta (20104, p. 81-82) oferece como exemplo o caso do bacalhau-do-atlan-
tico (Gadus morhua) no Golfo do Maine. Sdo animais que desenvolvem
senciéncia: sdo capazes de sofrer e desfrutar. Colocam desde alguns milha-
res até muitos milhoes de ovos por gestacdo. O autor assume a estimativa
conservadora de uma média de 2 milhdes de descendentes por progenitor
(apenas as fémeas colocam ovos, mas o calculo é feito em termos da média
de descendentes por adulto).

Em 2007, havia 33.700 toneladas de bacalhau-do-atlantico no Golfo
do Maine. O peso de um bacalhau varia entre 25 e 35 quilos. No exemplo,
o autor supde uma média de 33,7 quilos porque se subentende que os baca-
lhaus em questao sao adultos (ou seja, que escaparam da morte anterior a
maturidade sexual). Assim, havia em torno de um milhiao de bacalhaus-
-do-atlantico no Golfo do Maine em 2007. Se a média é de 2 milhdes de
descendentes por adulto, temos 2 trilhoes de ovos postos. Esse niumero
sozinho, que diz respeito somente a uma unica reproducdo de cada adulto
(e ndo, por exemplo, nimeros mensais ou anuais), ji se aproxima de 2/3
do total da producdo de animais utilizados na exploragao em nivel mundial
anualmente. Além disso, tais nimeros dizem respeito somente a um tinico
local, e somente a uma espécie. Se o tamanho da populacdo permanece apro-
ximadamente estavel durante algumas geragoes, isso indica que apenas em
média um unico descendente por adulto sobrevive até a maturidade sexual
e substitui o membro da geracdo anterior. Todo o restante morre antes:
geralmente ou nasce para ser comido vivo, ou para morrer de inani¢do. No
nosso exemplo, tinhamos um milhdo de adultos. Com 2 milhdes de ovos
por adulto em média, temos o total de 2 trilhdes de ovos postos. Logo em
seguida, a populagao volta a um milhao: de 2 trilhoes de ovos postos, em
média, chegaram a se tornar adultos apenas um milhao. Ou seja, a taxa de
mortalidade anterior a maturidade sexual é de 1.999.999.000.000. Isto é,
99,99995% nao chegam a se tornar adultos.

% Ver National Museum of Natural History & Smithsonian Institution (2008). Ver também Tomasik (2012; 2019).

68 Sobre esse ponto, ver Etica Animal (2017d).

148



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

E possivel que muitos ovos sejam destruidos antes de formarem seres
sencientes. Contudo, mesmo que isso acontecesse com 90% dos ovos, ainda
assim a quantidade de mortes prematuras seria gigantesca. 10% de 2 trilhoes
sao 200 bilhoes. Esse nimero, que diz respeito somente a um local, e a uma
unica espécie que vive nesse local, levando em conta apenas uma reproducao
de cada adulto, ja é mais do que trés vezes o nimero de mamiferos e de
aves mortos anualmente em nivel global na exploracao. Se, de 200 bilhoes,
sobrevivem um milhdo, nascem apenas para sofrer intensamente e morrer
logo em seguida em torno de 199.999.000.000 (99 9995% dos que nasceram).
Importante: essa concessao de que 90% dos ovos seriam destruidos antes de
formarem seres sencientes foi feita apenas para efeito de argumentacao, com
vistas a mostrar que, mesmo assim, o sofrimento e a quantidade de mortes
prematuras seriam ainda gigantescas. Os nimeros reais do sofrimento e
das mortes prematuras provavelmente sdo muito maiores.

A grande maioria das espécies de seres sencientes se reproduz
maximizando os filhotes. Ou seja, ndo é apenas que na natureza ha também
animais que nascem apenas para sofrer intensamente a cada segundo de
suas existéncias e vivem por muito pouco tempo. O que acontece é que a
quantidade de animais que padece desse destino ¢ tao gigantesca que, como
vimos, conta como muito préximo de 100% dos animais que nascem na
natureza, e esse numero tende a ser maximizado pelos processos naturais.

Além disso, ha outras espécies de animais cuja ninhada é gigantes-
camente maior do que a do bacalhau-do-atlantico, citado no exemplo. Por
exemplo, o peixe-lua (Mola mola) chega a colocar 300 milhdes de ovos por
posta (FROESE; LUNA, 2004). Isso sugere que o sofrimento e a quantidade
de mortes prematuras sao gigantescamente maiores do que imaginamos. A
imensa maioria dos animais sao membros de espécies que se reproduzem
gerando nimeros enormes de descendentes®. Assim, por incrivel que possa
parecer inicialmente, os processos naturais maximizam o sofrimento e as
mortes dos animais de maneira muitissimo mais eficiente do que até mesmo
a explorag¢ao animal como um todo.

Uma parte da visdo otimista irrealista sobre as vidas dos animais na
natureza pode ser explicada pela seguinte crenca: “a sele¢ao natural resulta
na prevaléncia dos organismos melhor adaptados, portanto, o resultado é
positivo para os animais”. Ha varios equivocos nessa cren¢a. Um deles é

“ » . . . (e «
pensar que “melhor adaptado” em termos evolutivos significa “com melhor

National Museum of Natural History & Smithsonian Institution (2008); Tomasik (2012; 2019).

149



LUCIANO CARLOS CUNHA

nivel de bem-estar”. “Adaptacao” (fitness), em termos evolutivos, diz respeito
a probabilidade de os genes serem transmitidos as préximas geragoes. Isso
ndo necessariamente coincide com o que é bom para os portadores desses
genes. Outro equivoco é concluir, a partir do fato de certa espécie estar bem
adaptada (isto é, possuir uma alta probabilidade de ndo ser extinta), que
entdo a maior parte dos seus membros tem boas chances de sobreviver até
chegar a maturidade sexual (quando passaria adiante os seus genes). Essa
visdo é equivocada porque, para que uma espécie perdure, basta que um
casal da nova geracdo sobreviva até a idade adulta, e tenha descendentes.
Assim, o fato de uma espécie perdurar ndo nos diz que necessariamente
a taxa de mortalidade prematura de seus membros é baixa. De fato, como
vimos, pode ser muitissimo alta. As espécies que maximizam os filhotes,
exatamente por isso, tém alta probabilidade de perdurarem. Contudo, nascer
como membro de uma dessas espécies é ter suas chances de sobrevivéncia
drasticamente reduzidas (como vimos, em populacdes estaveis, a média de
sobreviventes é de dois por ninhada, isto é, um por progenitor).

Também nio significa que os tracos que facilitam a transmissdo dos
genes, e que serao passados as futuras geracoes, necessariamente serdo
benéficos para seus portadores. Podem ser indiferentes ou mesmo preju-
diciais. Por exemplo, o traco de se reproduzir maximizando os filhotes é
muitissimo eficiente em transmitir os genes. Contudo, como vimos, nascer
como membro de uma dessas espécies é ter suas chances de sobrevivéncia
drasticamente diminuidas. Além disso, outros tragos que sao passados con-
juntamente com esse podem ser também prejudiciais aos seus portadores.
Por exemplo: a maior parte das espécies que maximizam os filhotes tem
como caracteristica o tempo de vida biolégico de seus membros ser muito
curto. Em tais espécies, os que tém vida curta ndo sao somente aqueles
que morrem antes de atingir a idade adulta, mas também os sobreviventes.

E também possivel um traco ser benéfico para seus portadores, mas
nao ser passado adiante, por ndo aumentar a probabilidade de seus porta-
dores transmitirem os genes as proximas geragdes, ou por aparecer apenas
em animais com pouca probabilidade de transmitirem os seus genes. Além
disso, mesmo os tracos benéficos para os seus portadores s6 chegam a pre-
valecer em uma populagio apds incontaveis geragoes de outros individuos
que ndo possuem tal traco morrerem prematuramente. Também é possivel
que um traco benéfico para seus portadores ndo o seja para outros individuos
afetados por suas acdes. Em resumo, na selecdo natural, o que é otimizado
¢ a transmissdo de genes, e ndo o bem dos individuos.

150



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

A visdo romantizada das vidas dos animais na natureza é tao difun-
dida que nao é incomum a crenca de que desastres naturais, extin¢oes de
espécies e ecossistemas, e mesmo o sofrimento animal extremo, ocorrem
apenas por causa de atividades humanas. Pensar desse modo é esquecer
completamente que, na histéria evolutiva, o aparecimento de humanos é
muito recente. Erup¢des vulcénicas, terremotos, maremotos e deslizamen-
tos de terra existem desde muito antes do surgimento da vida em geral. As
espécies que se reproduzem maximizando os filhotes (e, consequentemente,
maximizam o sofrimento e as mortes prematuras), bem como doencas,
escassez, parasitismo, acidentes e conflitos entre animais surgem muito
antes do aparecimento da espécie humana. Noventa e nove por cento das
espécies que surgiram no planeta ja foram extintas, a imensa maioria antes
do surgimento da humanidade (RAUP; SEPOSKI, 1984). A visdo ingénua
e romantizada é tdo prevalente a ponto de ndo ser incomum a crenga de
que 0s processos naturais garantem que, se algo de ruim acontece para os
animais, é porque isso foi necessario para resultar na situacdo menos pior
possivel para todos os animais afetados. Como vimos, isso é nao entender
o modo como acontece a selecdo natural. Assim, boa parte da negligéncia
em relacdo ao problema dos danos naturais pode ser explicada pela ampla
presenca da crenga equivocada de que os animais tipicamente vivem vidas
minimamente significativas na natureza. Isto é, boa parte das pessoas ndo
se preocupa com essa questao porque nao faz ideia da quantidade gigan-
tesca de sofrimento extremo e de mortes prematuras que decorrem dos
processos naturais.

3. Arbitrariedade na hora de se aprovar ou reprovar uma
intervenc¢io na natureza

Diante da proposta de prevenir/minimizar os danos naturais, a rea-
¢do mais comum ¢ afirmar que tal posicao seria arrogante: seria “brincar
de deus”, por envolver uma intervencdo na natureza (entendida aqui como
uma intervencdo no territério natural, como florestas e oceanos, e/ou em
processos naturais, como, por exemplo, fome, doencas e parasitismo).

Contudo, hé inimeras intervencdes desse tipo que sdo amplamente
aceitas. Por exemplo, as que visam realizar metas antropocéntricas (agricultura,
medicina, usar roupas, construir moradias etc.) e as que visam realizar metas
ambientalistas (por exemplo, preservar espécies ou o equilibrio ecoldgico).
Alias, a proposta de ajudar os animais vitimas de danos naturais é aceita

151



LUCIANO CARLOS CUNHA

quando a meta é antropocéntrica ou ambientalista (por exemplo, vacina-los
para proteger humanos do contagio, ou para preservar espécies’®). Nesses
casos, nao ha nenhuma acusacao de arrogancia. A rejeicao de tal proposta
acontece quase que exclusivamente quando a meta é a preocupacao com o
bem dos préprios animais.

Assim, a proposta de prevenir os danos naturais parece ser rejeitada
nao por envolver uma intervenc¢ao na natureza, como geralmente é apontado,
mas, por visar beneficiar os animais ndo humanos. J4 que, como vimos no
nos capitulos 2, 3 e 4, o especismo é injustificavel, devemos rejeitar essa
disparidade de julgamento, pois é tendenciosa.

E claro, poderia ser defendido que deveriamos rejeitar toda e qualquer
intervencao na natureza, e ndo somente as que visam ajudar os animais nao
humanos. Segundo essa visdo, deveriamos rejeitar também as intervencoes
com metas antropocéntricas (incluindo aquelas necessarias a nossa sobre-
vivéncia) e ambientalistas, e manter uma regra absoluta contra intervir na
natureza. O principal problema que essa posicao tem de enfrentar é que nao
ha nenhum critério de consideracao moral que lhe dé base: ela ndo pode ser
defendida por uma preocupacao com os humanos, nem pelos seres sencien-
tes em geral, e nem pelas entidades valorizadas no ambientalismo, como
espécies e ecossistemas. Isto é, tal posicao teria de defender que intervir na
natureza é errado em si. Mas, como sabemos disso? Por que nao “correto em
si” ou “certo ou errado de acordo com a meta que visa realizar”? Aqui ndo
esta disponivel para o defensor da nao interven¢do um apelo as intuicdes
amplamente compartilhadas, pois a intuicdo amplamente compartilhada é a
oposta: aimensa maioria de nés aceita que pelo menos algumas intervengoes
na natureza estao justificadas. Por exemplo, se consideramos que é correto
sobrevivermos, temos de reconhecer que é correto intervir na natureza,
pois para sobrevivermos é necessaria uma interven¢ao massiva na natureza.

Em outras vezes, a proposta de prevenir/minimizar os danos natu-
rais é rejeitada nao por envolver uma intervencdo na natureza, mas porque
implicaria em controlar o destino dos animais. Mas, os mesmos argumentos
anteriores poderiam ser utilizados também contra essa obje¢do (e contra
qualquer outra objecao que enxergue certos atos como errados em si). As
intervencdes e formas de controle que sdo prejudiciais aos animais devem
ser rejeitadas justamente por serem prejudiciais aos animais. Mas, entao,

7° Avacinac¢do de animais ndo humanos contra a raiva, por razdes antropocéntricas e ambientalistas, é praticada
hé varias décadas. Sobre isso, ver, por exemplo, o trabalho de Blancou et al. (1988).

152



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

isso mostra que o erro de certa pratica ndo esta no fato de ela ser uma inter-
vengao, ou uma forma de controle, e, sim, devido a serem negativas para os
animais. Se é assim, ndo ha razdo para se rejeitar as mesmas instancias desses
atos que sdo positivas para os animais. Se, por outro lado, for mantido que
toda intervencdo e todo controle sdo ruins em si, mesmo quando apenas
beneficiam os animais, podemos novamente perguntar: como sabemos que
é ruim em si? Por que ndo “bom em si” ou “bom ou ruim de acordo com as
consequéncias”? E assim por diante.

Desse modo, se houver algo de errado com a proposta de ajudar os
animais vitimas dos danos naturais, ndo pode ser o fato de envolver uma
intervencao no territério natural e/ou em processos naturais, uma vez que
nao parece possivel justificar que tal intervencao seja errada em si. Uma
posicdo distinta é manter que a tentativa de ajudar teria consequéncias
piores do que nao tentar ajudar. Essa posicdo sera discutida no item 17.

4. O problema dos danos naturais e o especismo

Uma maneira de tentar rejeitar a proposta de prevenir/minimizar os
danos naturais é negar consideracao moral direta aos animais nao huma-
nos. Contudo, ja rejeitamos essa visao no capitulo 3, com o argumento da
relevdncia: se as razdes para se dar considera¢ao moral direta a alguém
derivam da possibilidade de esse alguém ser prejudicado e/ou beneficiado
(como parece 6bvio), entdo todos aqueles passiveis de serem prejudicados
e/ou beneficiados sio moralmente consideraveis de maneira direta, inde-
pendentemente de espécie.

Poderia ser objetado que, apesar de o bem dos animais nao humanos
importar diretamente, importaria em um grau menor do que o bem dos
humanos. Isso explicaria, no entender da objecdo, porque as razdes para
ajudarmos os animais ndo humanos vitimas de danos naturais sao muito
fracas (e seriam muito fortes se fossem humanos em seu lugar). Contudo,
novamente, essa visao também ja foi rejeitada no capitulo 3. O argumento
da igual consideracdo aponta que acessar de maneira nao tendenciosa a for¢a
das razoes para levar em consideracao o bem de alguém requer reconhe-
cer que prejuizos de magnitude similar em individuos distintos geram
razodes de igual forca para prevenirmos/minimizarmos tais prejuizos (e
que, quanto maior a magnitude do prejuizo, mais fortes sdo essas razoes).
Ora, se as razdes para se considerar alguém derivam da possibilidade de
esse alguém ser prejudicado e/ou beneficiado (como aponta o argumento

153



LUCIANO CARLOS CUNHA

da relevancia), entdo, quanto maior a possibilidade de ser prejudicado e/
ou beneficiado, mais fortes sao essas razdes. Isso implica que, em certas
situacdes, ao contrario do que mantém a objecdo, teremos razdes mais
fortes para evitar prejudicar (ou para beneficiar) animais ndo humanos
em compara¢ao a humanos.

E tendencioso dar uma consideracdo menor a prejuizos/beneficios
similares padecidos por animais ndo humanos. Como vimos, fazé-lo seria
uma instancia de especismo, uma discriminagao analoga ao racismo, que
consiste em um tratamento desfavoravel injusto contra quem néo pertence
a certa(s) espécie(s). Como o argumento da igual consideracdo mostra, o
especismo acontece ndo somente quando membros de certa(s) espécie(s)
tém o seu bem completamente desconsiderado, mas, também, quando o
seu bem recebe um peso menor.

Dado o argumento da igual consideracao, a importancia que devemos
dar a questao dos danos naturais é a mesma que deveriamos dar se humanos
estivessem padecendo de danos equivalentes. E, curiosamente, teriamos que
concluir pela prioridade em ajudar os ndo humanos mesmo que os humanos
importassem muitas vezes mais. Vejamos por qué:

Imaginemos que o sofrimento de cada humano importasse nao o
dobro, mas 10 vezes mais do que a mesma quantia de sofrimento (em
intensidade e duracio) de cada nio humano. Isso é realmente conceder
bastante. Como aponta o argumento da igual consideracdo, ndo parece
haver justificativa para pensar que o sofrimento equivalente dos huma-
nos importe mais. Mas, suponhamos que importasse 10 vezes mais. [sso
implicaria que, para investirmos uma quantia em ajudar ndo humanos
equivalente aquela que investirfamos em ajudar humanos, teria de haver
10 vezes mais animais nao humanos em uma situa¢ao igualmente ruim.
Suponhamos que a quantidade anual de animais ndo humanos em situacao
de sofrimento extremo fosse muitissimo menor do que é: “apenas” um
trilhdao. Suponhamos também que a quantidade anual de humanos em
uma situacdo de sofrimento equivalente (aquele padecido pelos animais
ndo humanos) fosse muito maior do que é (digamos, perto do total da
populacdo humana: 7 bilhoes). Ainda assim, a quantidade de animais ndo
humanos em uma situac¢do de sofrimento equivalente seria 142 vezes maior.
Mesmo em tal cenario, e mesmo que o sofrimento humano importasse
dez vezes mais, teriamos ainda que investir 14,2 vezes mais recursos em
ajudar os ndo humanos. Se levarmos em conta, em vez disso, os numeros

154



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

reais, a proporcio é astronomicamente maior. Estima-se que a populacao
mundial de humanos gire em torno de 7,7 bilhdes, e que a quantidade total
de animais sencientes seja de 10" (isto é, 10 quintilhoes™). Isso significa
que, para cada humano, existem em torno de 1,3 bilhdo de animais nao
humanos sencientes.

Como vimos no item 2, a imensa maioria desses animais nasce para
uma vida onde predomina largamente o sofrimento intenso. Para se negar
a prioridade de ajudar os animais nao humanos, teria de ser dito que o
sofrimento de cada humano importa mais do que 1,3 bilhdo de vezes o
sofrimento equivalente de cada ndo humano, o que é realmente absurdo,
dado o argumento da igual consideragao.

Assim, a objecdo que mantém que o problema dos danos naturais
importa menos porque suas vitimas sdo ndo humanas nao se sustenta
porque: 1) ndo ha boas razdes para se pensar que o bem dos animais nao
humanos merece uma considera¢ao menor do que o bem de humanos e;
2) mesmo que o bem dos humanos importasse muitas vezes mais do que
o bem dos animais ndo humanos, teriamos ainda razodes para priorizar
melhorar a situacdo dos nao humanos, dada a quantidade gigantesca-
mente maior de ndo humanos em uma situacio de sofrimento extremo.
Essa conclusao aplica-se ndo somente ao problema dos danos naturais,
mas a situacdo dos animais ndo humanos como um todo, como veremos
no capitulo 9.

5. Objecoes centradas na preocupacio com o bem dos animais

No item 4, discutimos uma objecdo a proposta de prevenir/minimizar
os danos naturais que ndo da grande importancia ao bem dos animais niao
humanos. Agora, discutiremos quatro obje¢des que surgem exatamente da
preocupac¢ao com o bem dos animais.

71 Ver National Museum of Natural History & Smithsonian Institution (2008). Ver também Tomasik (2019)
e Sabrosky (1953). Poder-se-ia pensar que os invertebrados (a vasta maioria dos animais) ndo sao sencientes e
que, portanto, ndo ha essa quantidade enorme de sofrimento alegada. A categoria invertebrados compreende
uma gama vastissima de animais muito distintos entre si, variando também o grau de evidéncias de que sao
sencientes. Por exemplo, cefalépodes satisfazem todos os critérios para a senciéncia (MATHER; ANDERSON,
2007). Também existem fortes razdes para se acreditar que artropodes (insetos, aracnideos e crustaceos) também
sdo sencientes, dada a sua fisiologia e comportamento (KLEIN; BARRON, 2016; SHERWIN, 2001). Ja quanto
aos bivalves as razdes nio sao tao fortes quanto no caso dos artrépodes (CROOK; WALTERS, 2011). Contudo,
mesmo que uma pequenissima porcentagem dos invertebrados fosse senciente, ainda assim seria um nimero
gigantesco de individuos. Por exemplo, se apenas 1% dos 10" invertebrados existentes em dado momento fossem
sencientes (uma estimativa bastante conservadora), ainda seriam 100 quadrilhdes de individuos.

155



LUCIANO CARLOS CUNHA

5.1 A acusacao de impor valores antropocéntricos e de humanizar
os animais

Uma objecdo frequente a proposta de ajudar os animais na natureza
¢ acusa-la de ser antropocéntrica porque sdo os humanos que ajudarao os
animais. Nessa objecao, ha uma confusao entre os termos antropocéntrico e
antropogénico. Uma acao é antropocéntrica se desfavorece injustificadamente
quem nao ¢ humano. Uma acado é antropogénica se é feita por humanos,
mesmo que beneficie os ndo humanos. Ja que a proposta em questao visa
beneficiar os animais ndo humanos, a acusacdo de antropocentrismo nio
cabe. Trata-se, de fato, de uma proposta antropogénica, mas isso nao a torna
necessariamente injustificada: todas as decisdes humanas sao antropogéni-
cas. Se o fato de uma proposta vir de humanos necessariamente a tornasse
errada, terifamos de rejeitar igualmente a proposta contraria a ajudar os
animais na natureza. Se, seja 14 o que decidamos, seremos antropogénicos,
entdo a acusagao de se estar a ser antropogénico é nula: nao indica nada
sobre se uma decisdo tem ou nao justificativa.

Outra objecao similar acusa a proposta de ajudar os animais vitimas
de danos naturais de “impor valores humanos” ou de, pelo menos, huma-
nizar os animais por pensar que eles compartilham de interesses exclusivos
de humanos™. Ja que o objetivo da proposta de ajudar os animais vitimas
de danos naturais é evitar o seu sofrimento, a objecdo em questdo sé faria
sentido se evitar sofrimento fosse um interesse exclusivo de humanos. Con-
tudo, obviamente que esse ndo é o caso. Todo ser senciente tem interesse
em evitar experiéncias negativas simplesmente porque elas sdo negativas.
Humanos tém interesse em evitar seu proprio sofrimento nao porque sdo
humanos, mas porque sdo capazes de experimentar sofrimento (isto é, sdao
sencientes) e, como todos 0s outros seres sencientes, o experimentam como
negativo. Assim, é falso que evitar sofrimento seja um interesse exclusivo
de humanos.

Em contrapartida, muitas pessoas se opdem a proposta de prevenir/
minimizar os danos naturais por manterem que o que importa sio metas
ambientalistas, como preservar espécies em exting¢do, a biodiversidade, ou
manter os ecossistemas da forma que sdo naturalmente. Nao ha animais nao
humanos que afirmam que o seu bem-estar ndo importa, ou que importa
menos do que as metas ambientalistas. E possivel que, com o seu compor-

2 Essa objecao é levantada por Kirkwood e Sainsbury (1996, p. 239).

156



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

tamento, os animais produzam resultados que favorecam as metas ambien-
talistas (por exemplo, a perpetuacdo das espécies). Contudo, isso ndo indica
que compartilhem dos ideais do ambientalismo. A explicacao mais dbvia
é que, motivados pelo prazer, acabam se reproduzindo. Assim, as pessoas
que defendem que os valores do ambientalismo sdo mais importantes do
que o bem dos animais nao humanos é que sao culpadas de impor valores
para os animais ndo humanos que nao sao compartilhados pelos mesmos.

5.2 A objecao centrada na liberdade

Outra objecao reconhece que os animais ndo humanos tém interesse
em ndo sofrer, mas argumenta que, para os animais, o mais importante é
estarem livres, longe do controle humano, mesmo que com mais sofrimento.
Ha no minimo dois problemas graves com essa objecao.

O primeiro, é ela assumir que a proposta de ajudar os animais na natu-
reza visaria diminuir a liberdade dos animais. Pelo contrario: ela removeria
os obstaculos naturais que impedem que os animais exercam sua liberdade.
Como vimos no item 2, uma causa principal dos danos naturais é a maximi-
zacao das reproducoes, que resulta na maximizacdo das mortes prematuras.
Dentre outras causas, podemos citar escassez, parasitismo e as doengas. Assim,
muito provavelmente, a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais
focaria em esterilizacdes, tratamentos de doencas, vacinacdes etc. A objecao
em questao parece surgir de visdes caricatas da proposta de prevenir/mini-
mizar os danos naturais (por exemplo, a ideia equivocada de que tal proposta
envolveria cercar cada animal na natureza para protegé-los).

O segundo problema é que é falsa a afirmacao de que a liberdade é o
interesse mais importante dos animais. Os animais ndo humanos nao parecem
valorizar a liberdade em si. Mesmo entre os humanos, normalmente valori-
zamos a liberdade por algum motivo. Geralmente, é porque ela permite que
satisfacamos outros interesses que possuimos (por exemplo, correr, sentir
prazer, nos alimentarmos, interagirmos com outros individuos, evitarmos
sofrimento etc.). Isto é, a liberdade é normalmente vista como possuindo
valor meramente instrumental, e, ndo, valor em si”’. E algo que possui valor

7> Poderia ser objetado que animais ndo humanos valorizam a liberdade em si justamente por nio terem a

capacidade de refletir sobre que outros interesses seus a liberdade ajudaria realizar. Contudo, se esse for o caso,
dificilmente isso poderia ser uma boa razao para se pensar que a liberdade realmente possui valor em si, uma
vez que a objecao mantém que ela é vista como possuindo valor em si somente se alguém nao tem capacidade
de enxergar que outras coisas boas ela poderia ajudar a realizar.

157



LUCIANO CARLOS CUNHA

meramente instrumental ndo pode ter maior valor do que aquilo que possui
valor em si que ela geralmente ajuda a atingir.

Agora, suponhamos que houvesse alguém que enxergasse a liberdade
como possuindo valor em si. Disso ndo se segue necessariamente que a
liberdade seja o seu interesse mais importante. Por exemplo, imaginemos
que temos de escolher: 1) ou ndo podermos sair da nossa cidade, mas ter-
mos tudo aquilo que desejarmos e estarmos muito felizes ou; 2) podermos
ir para qualquer lugar, mas o universo se tornou um grande deserto e
nosso sofrimento estd a ser maximizado. Se é que haveria algum humano
que escolheria a segunda opcao, nao parece que haveria algum animal ndo
humano que o fizesse, tendo consciéncia do que estd em jogo. Isso sugere
que aliberdade nao é o interesse mais importante dos animais nao humanos
(e, provavelmente, nem dos humanos). O que é mais importante para eles
¢ terem o maximo de experiéncias positivas e o minimo de experiéncias
negativas.

Algo que contribui para muitas pessoas pensarem que a liberdade é
o0 interesse mais importante dos animais ndo humanos é o fato de que ten-
demos a comparar casos nos quais um animal possui menos liberdade e mais
sofrimento, com outro no qual possui mais liberdade e menos sofrimento. Mas,
o0 que alguém teria de apresentar para defender a objecdo em questdo é o
contrario: um caso em que haveria maior liberdade e também maior sofrimento,
que fosse preferido pelos animais ndo humanos. Contudo, ndo parecem
existir casos desse tipo. Por exemplo, imaginemos que um animal esta preso
e sofre muito, e que morrera em dois dias se nao for solto. Infelizmente, se
o libertarmos, ele terd um sofrimento duas vezes mais intenso por quatro
dias (imaginemos que ele contrairia uma doenca e morreria lentamente).
Nao parece que haveria algum animal que, tendo ciéncia de todos os fatos
relevantes, preferiria a segunda opcdo. Mas, se o seu maior interesse fosse
na liberdade, é o que prefeririam. Assim, esse exemplo parece mostrar que
é falso que o seu maior interesse seja na liberdade.

E importante ressaltar que isso ndo é uma defesa de que esté justificada
alguma forma de explora¢ao animal. O que se esta a apontar é apenas que
a proposta de prevenir os danos naturais nao pode ser rejeitada alegan-
do-se que ela nao leva em conta o que é mais importante para os animais,
pois isso é falso. O seu objetivo é reduzir o sofrimento (e isso aumentaria
a liberdade) e aumentar as experiéncias positivas, algo que é do interesse
de todo ser senciente.

158



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

5.3 A acusacao de paternalismo

Regan (2004, p. XXXVI-XXXVIII) defende que ajudar os animais vitimas
de danos naturais deveria ser rejeitado por ser paternalista. O autor (2004, p.
103-109) define paternalismo como uma a¢do que visa o beneficio do afetado,
mas é contra o que ele prefere. Um exemplo seria quando uma crianca quer
dirigir um automével e a impedimos, com o objetivo de protegé-la. Dai o
nome paternalismo, pois refere-se a acao dos pais. Assim, ajudar os animais
na natureza seria paternalista somente se eles preferissem nao ser ajudados.
Mas é absurdo supor que os animais tém preferéncia por niao serem ajudados
em situagoes de inanicao, parasitismo, doencas, fraturas, acidentes, desastres
naturais etc. Existem casos em que os animais fogem das tentativas de prestar-
-lhes ajuda. Mas isso nio mostra que preferem néo ser ajudados. E provavel
que fujam por nao entenderem que se esta ali para ajudar.

Suponhamos, contudo, que ajudar os animais fosse paternalista. A
objecao parte do pressuposto de que toda acdo paternalista é errada. Mas,
se fosse assim, a Unica forma adequada de educar criancas seria fazer tudo
o que elas quisessem. E parece ébvio que é justificavel o paternalismo no
caso de uma crianca que tem uma doenca letal, mas felizmente muito facil
de tratar, e ela se recusa a tomar o medicamento. Assim, mesmo que hou-
vesse algum animal ndo humano que preferisse ficar em uma situacdo na
qual teria o seu sofrimento aumentado, muito provavelmente nio estaria
ele em uma posi¢ao epistémica favoravel a enxergar o que é melhor para
o seu bem-estar. Portanto, mesmo que ajudéa-lo fosse paternalista, seria o
tipo de paternalismo justificado.

5.4 A acusaciao de criar dependéncia

Por fim, outra objecdo afirma que ajudar os animais criaria neles
uma dependéncia dos cuidados humanos, e retiraria deles a habilidade de
sobreviver. Essa objecao ndo poderia se aplicar a maior parte da proposta
de prevenir/minimizar os danos naturais. Por exemplo, nio se aplica a
nenhuma proposta cuja meta fosse prevenir nascimentos, como a esteri-
lizacao. Mas, mesmo nos casos de ajudar animais ji nascidos (fornecendo
comida, 4gua, medicamentos, vacinas, tratamentos etc.) a presente objecdo
nao teria sucesso. A objecao pressupoe que ajudar alguém necessariamente
lhe retira a habilidade de sobreviver. Esse nio é o caso. E muito dificil
imaginar como é possivel que vacinar um animal ou tratd-lo contra uma

159



LUCIANO CARLOS CUNHA

doenca ou fratura retiraria dele a habilidade de sobreviver. O mesmo vale
para o fornecimento de comida ou dgua. Imaginemos que alguns passaros
adultos, acostumados desde pequenos a buscarem o seu alimento, se encon-
tram agora em condicoes de escassez. Alguém, percebendo tal condicao,
fornece-lhes constantemente comida. Nao ha motivo para supor que tais
animais perderiam a habilidade que ja adquiriram, pois, ajudar-lhes nio
faria com que perdessem a memoria. Ndo ajudar, nesse caso de escassez, é
que resultaria nos animais em questao nao poderem mais exercer sua habi-
lidade de buscar alimento, dado que morreriam de inanicao. E, se ajudar os
animais criasse neles uma dependéncia dos cuidados humanos, faria sentido
manter que de um ponto de vista antropocéntrico, é melhor ndo ajudar (pois
criaria um trabalho extra para os humanos que nio existiria se os animais
fossem deixados para morrer), mas nio faria sentido dizer que nio ajudar
¢ melhor do ponto de vista dos animais afetados.

6. Duracio do sofrimento, dano da morte e a questao dos danos naturais

Como vimos no item 2, a imensa maioria dos animais que nasce na
natureza morre muito prematuramente devido a prépria maneira como
ocorrem os processos naturais. Muitos morrem, de fato, pouco apds o
nascimento. Se a morte de quase a totalidade dos animais que nascem na
natureza é extremamente prematura, entdo eles experimentam pouco tempo
de sofrimento desde o nascimento até a morte. Poderia entao ser objetado
que, mesmo que suas vidas contenham quase que exclusivamente sofrimento
extremo do inicio ao fim, e mesmo que a quantidade de animais que passe
por essa situa¢do tenda a ser maximizada pelos processos naturais, tais danos
ndo seriam significativos porque representam pouco tempo de sofrimento
por individuo. Vejamos algumas respostas a essa objecao.

Uma maneira de responder é defender, como detalhado no capitulo
5, que os animais sao prejudicados com a morte independentemente do
sofrimento. Se alguém é beneficiado por ter experiéncias positivas, entao,
quando a vida que o esperaria teria uma predominancia tal de experiéncias
positivas sobre as negativas, a ponto de que viver tal vida seria melhor do
que estar morto, esse alguém é prejudicado se morrer. Isso se d4 unicamente
devido a possibilidade nao concretizada de se estar em uma situagdo melhor
do que aquela na qual se esta (comparando-se o morrer com a continua¢do
da vida predominantemente positiva).

160



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Isso sugere que todo ser senciente com possibilidade de uma vida
minimamente significativa pela frente é prejudicado com a morte (inde-
pendentemente do sofrimento), e que todo ser que é trazido para uma
vida onde predomina largamente o sofrimento é prejudicado por nascer.
Essa conclusao tem duas implicacdes importantes no caso dos animais na
natureza: 1) temos razdes diretas para modificar o ambiente em que se
encontram, para que consigam levar vidas minimamente significativas e; 2)
temos razdes diretas para prevenir que cheguem a existir os seres sencientes
que levariam vidas predominantemente negativas.

Poderia ser objetado que a vida que aguardaria os animais na natureza
seria altamente negativa, e, portanto, nao seriam prejudicados com a morte,
pois esta os livraria de tal destino. Contudo, o que essa objecao perde de vista
é que, se salvamos um animal da morte, prolongamos sua existéncia, mas,
ao mesmo tempo, fazemos com que nio esteja mais a sofrer por aquilo que
o estava matando. E, dado que normalmente as coisas que os fazem sofrer
também os matam, se oferecermos tratamento para tais males, prolongamos
suas vidas, mas também eliminamos fontes de sofrimento para eles, desse
modo aumentando os seus niveis de bem-estar e as chances de suas vidas
terem saldo positivo. O tinico caso em que isso nao acontece é quando um
animal estd a padecer de um mal que o faz sofrer, mas ndo causa sua morte
(mas, esses casos sao muito raros). Uma das razdes pelas quais o sofrimento
predomina em alto grau sobre as experiéncias positivas nas vidas dos ani-
mais na natureza é que a imensa maioria dos animais normalmente morre
muito cedo. Se tiverem vidas mais longas, aumentam as chances de que as
experiéncias positivas superem o sofrimento em suas vidas.

Poderia ser objetado que os animais nao humanos sdo pouco pre-
judicados com a morte devido a terem menores capacidades cognitivas.
Discutimos em detalhes essa posi¢ao no capitulo 5 e a rejeitamos. Reca-
pitulemos o argumento principal. Se a morte é um dano porque impede o
desfrute de experiéncias positivas, a magnitude do dano da morte precisa
ser medida com base no quanto alguém teria ainda para desfrutar se nao
morresse, € no quanto desfrutou até agora (“desfrute” sendo aqui medido
em termos da relacdo entre tempo e qualidade de vida). Mesmo que possam
existir outros fatores relevantes para se determinar a magnitude do dano
da morte, certamente esse fator é crucial. Assim, em muitos casos, é pos-
sivel que certo animal ndo humano seja mais prejudicado ao morrer do
que certo humano, e que certo ser com menores capacidades cognitivas
(humano ou ndo humano) seja mais prejudicado ao morrer do que certo

161



LUCIANO CARLOS CUNHA

ser com maiores capacidades cognitivas (humano ou ndo humano). Ja que
aimensa maioria das mortes de nao humanos na natureza é extremamente
prematura, ha ai uma razao para considerarmos que sao prejudicados com
a morte em alto grau, tanto pelo pouco que chegam a desfrutar, quanto pelo
muito que poderiam desfrutar e ndo ocorre. Ou seja, somadas as razoes de
preocupagao com o sofrimento, temos razdes adicionais de preocupacgao
com o dano da morte, para prevenir/minimizar os danos naturais.

Além disso, mesmo se os animais ndo humanos nao fossem prejudi-
cados com a morte, aimportancia da questao dos danos naturais ainda seria
muito grande porque, devido a predominancia da estratégia reprodutiva que
maximiza a quantidade de crias, a quantidade de individuos em situacao de
sofrimento extremo é “astrondmica”, como vimos no item 2.

Poderia ser objetado que nao faz sentido somar o sofrimento de dis-
tintos individuos, uma vez que nao ha um individuo que é a soma de todos
os outros, que experimentaria o sofrimento somado (tudo o que haveria sdao
muitos individuos tendo pouco tempo de sofrimento individualmente). Assim,
concluiria essa objecao, se a meta é reduzir sofrimento, deveriamos focar
em reduzir sofrimentos de duraciao maior (como, por exemplo, o caso dos
animais nas granjas industriais). Vejamos algumas respostas a essa objecao.

Uma primeira resposta é observar que ha visdes de ética para as quais
importa a soma total do sofrimento. O utilitarismo negativo, por exemplo,
incorpora uma teoria do valor na qual o quao ruim é uma situagao é determi-
nado pela soma total do desvalor (por exemplo, o sofrimento) experimentado
pelos distintos individuos em tal situacdo. Também o utilitarismo cldssico,
nao negativo, incorpora uma teoria do valor na qual o quao boa ou ruim é
uma situacao é determinado pela soma total do valor (por exemplo, o prazer)
menos a soma total do desvalor (por exemplo, o sofrimento) experimentado
pelos distintos individuos. Assim, tanto um utilitarista negativo quanto um
utilitarista classico tém de considerar extremamente negativa a situagao
dos animais na natureza (o utilitarista negativo, porque a soma total do
desvalor experimentado é gigantesca; o utilitarista classico, porque a soma
total do desvalor experimentado sobrepassa em muito a soma total do valor
experimentado). Além disso, a meta de priorizar a eliminacio do sofrimento
é central para varias outras visoes de ética (por exemplo, o igualitarismo e
o prioritarismo defendem que, quanto pior alguém estiver, mais fortes as
razdes para tentarmos melhorar sua condicdo). Essas visoes de ética podem
muito facilmente incorporar também uma preocupacao com a redugao da

162



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

soma total do sofrimento, mesmo que, em determinadas situacdes, deem
importancia maior a outros parametros (como, por exemplo, como esse
sofrimento esta distribuido entre os individuos).

Uma segunda resposta é apontar que mesmo quem rejeita a impor-
tancia da soma total do sofrimento nao necessariamente tem de considerar
pouco ruim a situacdo dos animais na natureza. Por exemplo, poderia reco-
nhecer que o fato de haver um nimero gigantesco de individuos sofrendo
é um fator que contribui para tornar tal situacdo muito ruim (talvez pior
do que seria se houvesse um nimero muito menor de individuos sofrendo
por um periodo de tempo levemente maior). Ou, em vez de avaliar o quao
ruim é a vida de alguém somente em termos da quantidade de sofrimento
experimentado, poder-se-ia computar também em termos do quanto esse
sofrimento representa no total das experiéncias que alguém teve durante
toda a sua vida. E ja que uma quantidade gigantesca de animais vem ao
mundo apenas para experimentar sofrimento intenso e morrer logo em
seguida, mesmo que esse sofrimento seja de curta duragao, ele representa
quase 100% (ou mesmo 100%) das experiéncias desses individuos ao longo da
vida. Levando isso em conta, faz todo sentido dizer que alguém que nasceu
apenas para experimentar, por exemplo, um més de sofrimento e morreu logo
em seguida foi mais desafortunado do que alguém que experimentou dois
meses de sofrimento, mas teve em seguida trinta anos de vida satisfatoria.

Uma terceira resposta envolve lembrar que, como mostrado antes, ha
fortes razoes para considerarmos que os animais sao altamente prejudicados
com a morte prematura, independentemente do sofrimento na hora da morte.

Assim, a objecdo de que os animais sao pouco prejudicados pelos
processos naturais porque experimentam pouco tempo de sofrimento nao
se sustenta porque: 1) o fato de morrerem prematuramente agrava o dano
da morte e; 2) o sofrimento experimentado, mesmo que de curta duracio,
normalmente representa uma alta porcentagem de todas as suas experién-
cias ao longo da vida.

7. O apelo ao natural e o desvalor dos danos naturais

Uma posi¢do comum ¢ a de que aquilo que faz com que nao devamos
prevenir/minimizar os danos naturais padecidos pelos animais na natureza
é simplesmente o fato de os danos em questdo serem naturais (no sentido
de nao terem origem antropogénica, isto é, ndo serem resultado de praticas

163



LUCIANO CARLOS CUNHA

humanas). H& vérias visdes que alguém poderia apelar para tentar sustentar
que o fato de um dano ser natural faria com que ndo devéssemos preveni-lo/
minimiza-lo. Uma dessas visoes é a de que s6 temos responsabilidade moral
por danos que sio resultado de praticas humanas (que sera discutida no item
15). Outra é a ideia de que os processos naturais seriam dignos de veneracao,
mesmo quando prejudiciais aos afetados por eles (que serd discutida no item
12). No presente item, discutiremos uma visao especifica: a de que nao devemos
prevenir/minimizar danos naturais porque estes seriam, supostamente, neutros
em termos de valor (isto é, nao seriam, nem algo positivo, nem algo negativo).

Por vezes, é dito que nao faz sentido classificar danos naturais como
algo negativo porque a natureza nao é um agente moral (isto ¢, alguém a
quem possamos responsabilizar). Na base dessa posicio esta a ideia de que,
para um resultado ser negativo, é necessario que a origem desse resultado
seja responsabilizavel. Ora, se fosse assim, teriamos de dizer que o fato de
alguém contrair maléria, dengue, febre amarela ou qualquer doenga natural
ndo sdo ocorréncias negativas. O problema central com essa visdo é que ela
confunde o que é relevante para avaliarmos o quao negativa ¢ uma situacao
(0 quao prejudicados sdo os seres sencientes afetados) com o que é relevante
para se estabelecer se a origem dessa situacdo é ou ndo responsabilizéavel (a
capacidade para a agéncia moral).

Existem coisas que sdo negativas devido as suas préprias caracteris-
ticas. O sofrimento é o exemplo mais evidente: é o tipo de experiéncia cuja
caracteristica principal é ser negativo. O sofrimento é, por defini¢do, um
estado mental negativo. E, o sofrimento é negativo com total independéncia
de se é resultado de praticas humanas ou de processos naturais. Mas, se sao as
proprias caracteristicas do sofrimento que o tornam negativo, o sofrimento
natural é negativo, e ndo neutro em termos de valor. O sofrimento continua
a ter exatamente as mesmas caracteristicas, quer surja de praticas humanas,
quer surja naturalmente. Os processos naturais produzem abundantemente
coisas que, devido as suas proprias caracteristicas, sao extremamente negativas
(fome, altas taxas de mortalidade, doencas, sofrimento etc.). E completamente
arbitrario afirmar que um mesmo resultado é negativo se é produzido por
humanos e é neutro ou bom se tem origem em processos naturais. Algo ser
natural ndo o torna necessariamente neutro ou bom. E, se for neutro ou bom,
0 sera por outras razdes que nao pelo fato de ser natural.

Muitas vezes, o apelo ao natural é defendido com base na premissa
de que devemos aceitar o modo como as coisas sdo e sempre foram: “é

164



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

assim que natureza é mesmo’. Essa visdo pressupde que o fato de algo ser
de certa maneira é uma razao para manter esse algo da maneira que ja é.
Essa pressuposicao é problematica porque o fato de algo ser de determinada
maneira, ou de ter sempre acontecido (mesmo que tenha sempre aconte-
cido em decorréncia dos processos naturais) nio mostra que seja algo bom,
desejavel, ou sequer que seja aceitavel. Alids, se é algo negativo, mostra que
é lamentavel que tenha ocorrido desde sempre. Assim, apontar que algo é e
sempre foi de certa maneira ndo é uma boa razao para evitarmos de modi-
ficar esse algo, uma vez que isso nao diz nada quanto ao valor desse algo.

Dado o que foi argumentado, se houver alguma boa razio contra
prevenir/minimizar os danos naturais, nao pode ser a alegacio de que tais
danos sdo neutros em termos de valor, uma vez que isso é falso.

8. Contraexemplos a relevancia moral da origem do dano

A conclusdo apontada pelos dados apresentados no item 2 pode
causar uma surpresa inicial: por mais gigantescos que sejam os nimeros
da exploracdo animal, a imensa maioria do sofrimento e das mortes dos
animais ocorre nao por maos humanas, mas por causas naturais. Ha quem
saiba desse fato e, mesmo assim, insista que o que importa é somente pre-
venir/minimizar os danos antropogénicos. Uma variante mais moderada
dessa visao é a de que os danos que os animais padecem em decorréncia
dos processos naturais também importam, mas importam menos do que
danos equivalentes de origem antropogénica.

Contudo, os seguintes experimentos mentais sugerem que saber se a
origem do dano ¢é ou ndo antropogénica ¢ irrelevante, tanto para se deter-
minar a existéncia das razoes para evita-lo, quanto a forca dessas razoes:

O caso das granjas industriais naturais

Animais ndo humanos sdo sujeitados a sofrimento extremo constante
nas granjas industriais. Suponhamos que essas granjas nao tivessem sido
criadas pelos humanos, nem por qualquer outro agente moral: elas simples-
mente apareceram. Imaginemos que elas fossem exatamente iguais ao que
sao no nosso mundo, com excecdo de que tivessem surgido naturalmente.
As razdes para minimizar o sofrimento de tais animais e para abolir as
granjas industriais ndo parecem diminuir por causa disso, muito menos se
tornarem inexistentes.

165



LUCIANO CARLOS CUNHA

O caso do pldstico natural

No mundo em que vivemos, ha varias campanhas contra o descarte
de objetos plasticos nos oceanos. Essas campanhas sao apoiadas tanto por
ambientalistas (que apontam que, devido a tais objetos causarem a morte
de animais membros de espécies raras, podem contribuir para a extin¢do
de espécies) quanto por defensores dos animais (que costumam apontar
para o efeito negativo para os animais — sofrimento e morte, por exemplo).
Agora, imaginemos uma realidade alternativa onde os objetos de plastico
surgiram naturalmente, sem serem fabricados por humanos, mas com as
mesmas consequéncias danosas para os animais na natureza. Contudo,
imaginemos que, por surgirem naturalmente, a quantidade desses objetos
nesse mundo fosse imensamente maior, provocando uma quantidade de
sofrimento e de mortes muitissimo maior do que em nosso mundo. Sera que,
em tal mundo, as razdes para tentar evitar que tais objetos prejudicassem
0s animais seriam inexistentes? Parece exatamente o contrario: dado que
a quantidade desses objetos seria imensamente maior (e, portanto, o dano
que causariam também imensamente maior), terfamos razdes muito mais
fortes para tentar evitar o surgimento de objetos de plastico em tal mundo.

O caso da natureza antropogénica

Suponhamos que um humano perverso tivesse descoberto a maneira
mais eficiente de maximizar o sofrimento e as mortes no mundo: criar seres
com um potencial reprodutivo tao gigantesco que ultrapassasse em muito
os recursos disponiveis, resultando na maximiza¢do das mortes prematuras
por inanicdo. Uma vez que, devido a ninhada gigantesca, é alta a probabi-
lidade de pelo menos dois deles sobreviverem e se reproduzirem, o ciclo
de maximizacdo do sofrimento e das mortes prematuras estaria garantido
indefinidamente. Tal ser maligno percebeu também que, se alguns desses
seres tivessem a necessidade e o instinto de devorarem outros (geralmente
ainda vivos), o sofrimento seria maximizado ainda mais eficientemente
(e mais ainda se tal coisa acontecesse em efeito cadeia). Finalmente, para
atingir a maximizacao do sofrimento e das mortes prematuras, faria com
que tais seres nascessem em um ambiente propicio para o acontecimento
de parasitismo, doengas, acidentes e com uma probabilidade muito remota
de tratamento ou prevenc¢ao dos danos.

166



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Provavelmente veriamos tal plano como resultado de uma mente
doentia, como algo hediondo que deveriamos impedir (ou, se ja tivesse
sido criado, provavelmente pensariamos que deveriamos combater tal
ciclo de maximizacdo do sofrimento). Ou seja: se 0s processos naturais
tivessem sido criados por humanos, seriam vistos como pelo menos tao
ruins quanto (ou, dada a magnitude dos danos, como algo muito pior do
que) as granjas industriais. Nesse caso, teriamos razoes fortissimas para
impedir a criagao dessa maquina de maximizag¢ao dos danos simplesmente
porque os danos que dela resultam sdo algo negativo (e ndo porque foram
criados por alguérn). Mas, entdo, temos exatamente as mesmas razoes para
prevenirmos/minimizarmos os danos que resultam de processos naturais,
uma vez que nao sao menos negativos. Para as vitimas, nao faz a menor
diferenca a origem do dano: serem prejudicadas é algo ruim. Peguemos o
exemplo do dano do sofrimento: o quao ruim é o sofrimento depende da
sua intensidade e duracao, nao de sua origem.

Os trés experimentos mentais anteriores sugerem que: 1) o que importa
para saber se devemos promover ou evitar algo é saber se esse algo € posi-
tivo ou negativo, e ndo se sua origem é ou ndo natural e; 2) o que importa
para sabermos o quanto devemos nos empenhar em promover ou evitar
algo é saber o quao bom ou ruim ¢ esse algo, e, nao, se sua origem é ou
nao natural. Essas duas teses podem ser fundamentadas, respectivamente,
pelo argumento da existéncia das razoes e pelo argumento da forca das razoes,
detalhados a seguir.

9. As razdes para prevenirmos/minimizarmos os danos naturais

O argumento da existéncia das razoes aponta que aquilo que explica por
que deveriamos prevenir os danos decorrentes de nossas praticas implica
ao mesmo tempo que devemos prevenir os danos naturais. Concluimos que
devemos evitar causar dano com nossas praticas porque antes concluimos
que danos sdo algo negativo (do contrario, teriamos divida sobre se devemos
evitar ou promover danos). Se é o teor negativo dos danos aquilo que gera
primariamente razdes para que os evitemos com nossas praticas, entao temos
iguais razdes para evitarmos danos naturais (uma vez que continuam sendo
negativos). Danos sdo negativos devido as suas caracteristicas intrinsecas,
que ndo dependem de sua origem (portanto, danos naturais sio negativos,
e ndo, neutros em termos de valor, como vimos no item 7).

167



LUCIANO CARLOS CUNHA

Ja o argumento da forca das razoes aponta que, se é o teor negativo dos
danos aquilo que gera razdes para que os evitemos, entdo a forca dessas
razoes depende da magnitude dos danos (e ndo de sua origem). Ou seja,
dados dois danos de igual magnitude, um de origem antropogénica e outro
de origem natural, tudo o mais sendo igual (por exemplo, possibilidade de
prevenir ambos em igual medida), temos razdes diretas de igual peso para
evitarmos ambos. E, dados dois danos de magnitude distinta, tudo o mais
sendo igual, temos razdes mais fortes para evitar o dano de maior magnitude.
Isso implica que, quando o dano de origem natural for de maior magnitude
(ou, quando houver possibilidade de evita-lo em maior medida), as razdes
para evita-lo serao mais fortes.

Se o argumento da existéncia das razées e o argumento da forca das razoes
sao sélidos, devemos rejeitar ndo apenas a visao que defende que nao temos
razoes para prevenir/ minimizar os danos naturais, mas, também a visao
que mantém que essas razdes existem, mas sao mais fracas, em comparacao
a danos antropogénicos equivalentes™.

Dado que: 1) a magnitude dos danos naturais padecidos pelos animais
ndo humanos na natureza é gigantesca (como vimos no item 2) e; 2) ha
possibilidade de os prevenirmos de maneira muito eficiente (como veremos
no item 16), temos entdo razdes muito fortes para buscarmos prevenir/
minimizar os danos naturais padecidos pelos animais na natureza.

10. O critério do territorio e o apelo ao natural

Consideremos agora a visdo que defende que, devido ao fato de os
animais em questao serem selvagens, deveriamos ajuda-los apenas quando
estivessem em territério doméstico (e logo em seguida deveriamos devol-
vé-los ao local ao qual pertencem”). Tal visao defende que devemos deixar

74 Poder-se-ia pensar que, para se aceitar o argumento da existéncia das razdes e o argumento da forca das

razdes (e, de modo mais geral, a proposta de prevenir/minimizar danos naturais como um todo), é necessério
assumir uma visao consequencialista da ética, uma vez que tais argumentos derivam as razdes para agir a partir
de julgamentos sobre valor (isto é, sobre que situacdes sido boas/ruins, melhores/piores). Contudo, é um erro
pensar que apenas visoes consequencialistas da ética derivam razdes para agir a partir de julgamentos sobre valor.
Visdes consequencialistas determinarao a forca das razdes para agir totalmente a partir de consideracdes sobre
o grau de valor/desvalor. Mas, como aponta Kagan (1998, p. 59-62), teorias nio consequencialistas, apesar de
incluirem outras consideracdes que nao derivam de avaliagdes sobre valor, também tém de incluir consideracoes
sobre bom/ruim, melhor/pior. Do contrario, teriam de negar que tais avaliacdes geram razoes para agir desse ou
daquele modo, o que parece claramente implausivel, uma vez que uma das principais fun¢des dos julgamentos
sobre bom/ruim, melhor/pior é orientar as decisoes préticas.

7> Como defendido em Bovenkerk et al. (2003, p. 23) e também em Kirwood e Sainsbury (1996, p. 241).

168



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

anatureza seguir o seu curso no territorio natural, mesmo que isso resulte
no pior para os animais ali inseridos, e que deveriamos buscar apenas o bem
dos que pertencem ao (ou se encontram momentaneamente no) territério
doméstico. Ou seja, trata-se de uma visdo centrada no critério do territério.
No presente item, discutiremos a principal defesa do critério do territério
e o principal argumento para rejeitar tal critério. A discussao sobre outras
possiveis formas de defesa do critério do territério pode ser encontrada
nositens 12 e 13.

O critério do territério é comumente defendido com um apelo a um
respeito pela natureza de cada ser. Segundo essa visao, a natureza dos mem-
bros do territério doméstico requer o recebimento de ajuda, pois a mesma é
realizada em uma vida longa, com felicidade e bem-estar. J4 a natureza dos
membros do territdrio natural, por ser uma natureza selvagem, é realizada
se forem deixados a mercé dos processos naturais danosos. Um primeiro
problema com esse argumento é que ele escolhe de maneira tendenciosa o
que conta como a natureza de cada tipo de individuo. Por que nao afirmar
que a natureza dos animais selvagens é uma natureza senciente (como a
nossa), orientada em buscar o prazer e evitar o sofrimento? Por que nédo
afirmar que a nossa natureza vulneravel a doencas é realizada quando néo
nos medicamos por meio de artificios criados por nés? Além disso, podemos
questionar: “por que respeitar a natureza de cada individuo?”. Vejamos duas
respostas distintas a essa pergunta.

Uma primeira resposta possivel é que devemos garantir o que é melhor
para os individuos, e que cada individuo tem o que é de melhor quando
floresce de acordo com sua natureza. Mas, se for assim, entdo ¢ falso que a
natureza dos animais selvagens seja realizada quando os deixamos a mercé
dos processos naturais danosos, pois isso resultara no pior para eles. Por
outro lado, se alguém insiste que a natureza dos animais selvagens ¢é reali-
zada quando os deixamos a mercé dos processos naturais danosos, entdo é
falso que cada individuo tem o que é de melhor quando floresce de acordo
com sua natureza. Mas, entdo, a meta “garantir o que é melhor para os
individuos” ndo pode fundamentar a meta de garantir que cada individuo
floresca de acordo com sua natureza.

Analisemos agora a resposta oposta a questdo “por que respeitar a
natureza de cada individuo?”. Agora, em vez de a resposta ser “porque assim
cada individuo tem o que é de melhor”, a resposta é: “porque sim: devemos
garantir que cada individuo flores¢a de acordo com sua natureza, mesmo

169



LUCIANO CARLOS CUNHA

que isso seja o pior para eles”. Ha varios problemas com essa resposta. O
primeiro, é que ela viola o argumento da relevancia, exposto no capitulo 3. O
que é relevante para a consideracdo moral é a possibilidade de os afetados
por nossas decisdes serem prejudicados e/ou beneficiados, e, ndo, saber
se nossas acoes estao ou nao de acordo com a natureza deles. O segundo
problema é que a resposta assume que devemos garantir que aconteca o
que é natural. Como vimos no capitulo 2, item 9 (e no item 7 do presente
capitulo), do fato de que algo é natural, ndo se segue que seja bom, desejavel
ou sequer aceitavel. E, se for, o sera por outra razao, que nao pelo fato de
ser natural.

O termo “natural” parece envolto em uma “aura de sacralidade”. Mas,
essa impressdo desaparece uma vez que o substituimos por aquilo que nor-
malmente se quer dizer com o termo “natural”. De fato, como apontado por
Mill (1904), é um termo altamente ambiguo. E utilizado principalmente:
1) como sinénimo daquilo que néo é resultado de acdes humanas; 2) como
sindnimo daquilo que vem predeterminado biologicamente ou cumpre uma
funcao bioldgica e; 3) como sindnimo daquilo que é feito sem planejamento
ou deliberacao (nesse dltimo sentido, espirrar e dormir seriam acoes natu-
rais, diferentemente, por exemplo, de projetar uma casa ou um instrumento
musical). Mas, nenhuma dessas coisas indica algo que é necessariamente
bom, desejavel ou mesmo aceitavel. Assim, apesar de amplamente difundido,
o apelo ao natural carece de um bom suporte. Isso indica que temos fortes
razdes para buscar o que é melhor para os individuos, e, nao, buscar o que
realiza a sua natureza.

Uma vez que rejeitamos a principal defesa do critério do territdrio,
vejamos agora razoes para rejeitarmos o proprio critério do territério. O
argumento da existéncia das razoes e o argumento da forca das razoes, expostos
no item 9, que rejeitam o critério da origem do dano, rejeitam igualmente o
critério do territorio. Se a razao central para ajudarmos membros do nosso
territorio é que eles teriam um prejuizo caso ndo fossem ajudados, temos
igualmente razdes para ajudar quem nao pertence ao nosso territorio, uma
vez que terdo um prejuizo caso nao forem ajudados. E, se a razdo para
ajudar advém centralmente do prejuizo decorrente da auséncia de ajuda,
entdo a forca das razoes para ajudar depende crucialmente do grau de prejuizo
decorrente de nao se receber ajuda. Disso se segue que, toda vez que os
membros de outros territdrios tiverem um prejuizo maior decorrente de
ndo receberem ajuda, em compara¢ao a membros do nosso territério, tudo
o mais sendo igual, temos razdes mais fortes para ajudar quem nao pertence

170



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

a0 nosso territério. Assim, temos razoes diretas para considerar o bem de
quem se encontra e/ou pertence a um territério que nao o nosso (uma vez
que podem ser afetados positiva ou negativamente por nossas decisoes), e
as razoes para ajuda-los poderao ser mais fortes do que as que temos para
ajudar os membros do nosso territdrio (caso os que ndo pertencem ou ndo
se encontram no nosso territério estiverem, por exemplo, sujeitos a uma
magnitude de dano maior caso ndo recebam ajuda).

Desse modo, ndo é uma boa razao para se rejeitar a proposta de ajudar
os animais na natureza apontar que os danos em questao sao naturais e que as
vitimas em questao sdo animais selvagens e pertencem ao territério natural.

11. A questao dos conflitos entre os animais

Uma objecdo a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais é a
de que ela implicaria, supostamente, em intervir em conflitos que acontecem
entre os animais ndo humanos, como por exemplo na predacao, e que isso
revelaria que a proposta como um todo é absurda. No presente item, aborda-
remos o caso da predacdo, por ser o mais controverso. O que discutiremos é
se ha base para considerar a intervencao na predacao inerentemente absurda.
A preocupacio de que tal intervencdo possa ter consequéncias piores em
longo prazo sera discutida no item 17, que aborda a preocupagao geral
de que a proposta de prevenir os danos naturais possa ter consequéncias
piores em longo prazo. Agora o que discutiremos ¢ a posicdo que diz que,
mesmo que intervir na predacdo tenha melhores consequéncias do que nao
intervir, ainda assim ndo deveriamos intervir.

Uma primeira resposta a essa objecdo aponta que ha varios outros
contextos nos quais a intervencdo na predacdo nao apenas nao é vista como
absurda, como é amplamente aceita. Por exemplo, a esterilizacao de inse-
tos foi desenvolvida na década de 1940 e tem sido realizada desde entdao’.
Na Tanzania, na década de 1940, a tripanossomiase animal foi erradicada
pela esterilizacdo das moscas tsé-tsé. Desde a década de 1970 tem sido
conduzida em larga escala em varios paises a esterilizacdo de mosquitos
como o Aedes aegypti (vetor da dengue, febre amarela, febre Zica e febre
Chikungunya), o Culex pipiens (vetor da meningite, encefalite japonesa e
do virus do Nilo Ocidental, entre outras doencas) e o Anopheles albimanus,
transmissor da malria. Esse tipo de intervencdo tem como meta favorecer

¢ Ver Dyckn, Hendrichs e Robinson (2005); Parker e Mehta (2007) e Alphey et al. (2010)

171



LUCIANO CARLOS CUNHA

os interesses humanos, mas os animais acabam se beneficiando também,
devido a erradicacao de doencas e a diminuicdo de sua taxa de mortalidade
precoce devido a reducdo da taxa de nascimentos. Contudo, nem todas as
intervencdes na predacao que sio amplamente aceitas sdo benéficas para
os animais. Exemplo disso sao determinadas interven¢des com propositos
ambientalistas, como na chamada ecologia do medo, que consiste em rein-
troduzir predadores em locais onde ja se encontravam extintos, que acaba
por resultar em um aumento do sofrimento total, tanto de presas quanto
de predadores”. Devido ao especismo, tais intervencdes sao aceitas quando
beneficiam os humanos ou quando ajudam a atingir metas ambientalistas,
mas ndo quando a meta é beneficiar os animais nao humanos. Assim, ha
que se explicar por que seria errado intervir na predacio visando menor
sofrimento e quantidade de mortes totais (dando igual peso ao bem de
todos os seres sencientes afetados, presas e predadores), e nio seria errada
em outros contextos. Contudo, se um dano nao deixa de ser algo negativo
porque ¢é resultado do movimento de animais ndo humanos, entdo parece
que as mesmas razdes para se prevenir a predacao sobre humanos se fazem
igualmente presentes quando as vitimas sao ndo humanas.

Uma acusacao frequente é a de que intervir na predacio seria espe-
cista, ou que, pelo menos, favoreceria tendenciosamente a presa. A acu-
sacao de especismo nao se sustenta porque os proponentes da prevencao
dos danos naturais defendem que a predac¢ao é um problema com total
independéncia da espécie dos atacantes e dos atacados’®. A predacido dos
membros da espécie A sobre os membros da B é um problema, assim como
¢ igualmente aquela feita pelos membros da B sobre os da C, e assim por
diante. E, ndo se esta a dar peso distinto a interesses similares dos membros
de cada espécie. A acusacdo de especismo faz sentido apenas em relacdo a
posicdes que, por exemplo, aprovam socorrer da predacao apenas membros
de certas espécies, como socorrer apenas humanos ou apenas membros de
espécies em extincdo. [ronicamente, essa é a posicdo mais comum dentre
os que acusam de especismo a proposta de intervir na predacio que visa
minimizar o sofrimento e as mortes totais.

O que foi dito vale também para a acusacdo de parcialidade a favor
das presas: o fato de se favorecer alguém nao mostra que se favoreceu ten-
denciosamente esse alguém. Os que sdo contrarios a intervencao também

77" Para uma critica, ver Horta (2010c).

78 Ver Bonnardel (1996); McMahan (2010a; 2010b; 2015); Pearce (2009) e Sapontzis (1984; 1987).

172



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

acabam por favorecer alguém. A busca pelos melhores resultados pendera
a balanga para aquele curso de acdo no qual o sofrimento é minimizado;
no qual ha menos mortes; no qual os danos e beneficios estao melhor dis-
tribuidos (por exemplo, a qualidade e o tempo de vida) etc. Isto é, uma vez
que pensamos em uma distribuicdo equitativa de danos e beneficios, nao
podemos evitar a conclusao de que nao ha nada de inerentemente absurdo
com intervir em casos de predacdo, se o resultado for melhor.

Se devemos buscar o melhor estado de coisas para todos os seres
sencientes afetados, mesmo aqueles que se opdem a intervir em casos de
predacdo ja existentes tém de concordar que seria melhor se nao houvesse
mais predacdo no futuro (desde que com isso ndo surjam consequéncias
piores do que as decorrentes de um mundo com predacdo). Embora isso
nao signifique que intervir na predagao seja necessariamente uma estratégia
eficaz para prevenir os danos naturais, mostra que intervir na predagao nao
pode ser considerado inerentemente absurdo a partir da preocupagao com
o bem dos seres sencientes. A inica maneira de fazé-lo é por veneragao pelo
préprio processo de predagao contra o bem dos seres sencientes, como ocorre
frequentemente no ambientalismo. Discutiremos em detalhes as objecdes
ambientalistas & proposta de prevenir/minimizar os danos naturais no
item a seguir.

12. As objecoes ambientalistas a proposta de ajudar os animais na
natureza

Como vimos no capitulo 7, 0 ambientalismo defende que a preservagao
de certas entidades ndo sencientes é importante em si (e, ndo, importante
porque poderia beneficiar os seres sencientes), e que é mais importante do
que o bem dos seres sencientes. Assim, outra objecdo a proposta de ajudar os
animais na natureza é que fazé-lo poderia contrariar metas ambientalistas.
Um problema com essa objecdo é que, como vimos no capitulo 3, o argu-
mento da relevancia oferece uma razao pra rejeitarmos a consideragdo moral
direta de entidades nao sencientes. Uma vez que apenas seres sencientes
sao capazes de experimentar certos estados como negativos e/ou outros
como positivos (isto é, apenas seres sencientes ndo sdo indiferentes ao que
lhes acontece), apenas seres sencientes sao passiveis de serem prejudicados
e beneficiados. Além disso, se ja é questionavel que as entidades cuja meta
do ambientalismo é preservar sejam objeto de consideracao moral direta,
¢ mais questionavel ainda que sejam mais importantes do que interesses

173



LUCIANO CARLOS CUNHA

bésicos dos seres sencientes. Justamente a capacidade que os seres sen-
cientes possuem de serem prejudicados é uma razdo para os priorizarmos
quando a realizacao do seu bem conflitar com as metas ambientalistas (ja
que as entidades que o ambientalismo visa preservar nio siao capazes de
sofrer e desfrutar).

Contudo, imaginemos que, por alguma razao, devéssemos conside-
rar as entidades valorizadas no ambientalismo. Se essas entidades forem
moralmente consideraveis, devemos rejeitar a proposta de ajudar os ani-
mais vitimas de danos naturais? Essa conclusédo so se seguiria se tudo o que
importasse fossem as entidades valorizadas no ambientalismo. Mas, se o
que é relevante para a consideragao moral é a capacidade de ser prejudicado
e/ou beneficiado, mesmo que as entidades valorizadas no ambientalismo
fossem moralmente consideraveis, os seres sencientes também sdo. Assim,
mesmo que devéssemos acatar as metas do ambientalismo, ndo podemos
deduzir, do fato de que certa acao contrariaria tais metas, entdao que tal acao
é injustificada. A meta ambientalista teria de ser pesada em relacdo a meta
de beneficiar os animais. E nem mesmo se as metas ambientalistas fossem
mais importantes do que o bem dos seres sencientes isso seria suficiente para
fundamentar a proibicdo de ajudar os animais vitimas de danos naturais:
poderiamos tentar ajuda-los de maneiras que nio conflitassem com as metas
ambientalistas, ou entdo, que os ajudassem muito e impedissem pouco o
alcance das metas ambientalistas. Para alguém negar essa conclusao, teria
de assumir que as metas ambientalistas sao um trunfo sobre o bem dos seres
sencientes (isto é, que nenhum aumento no bem dos seres sencientes seria
toleravel, por maior que fosse, se implicasse uma diminui¢do no alcance das
metas ambientalistas, por menor que fosse). Como vimos, se ja ndo existem
boas razdes para se dar um peso maior as metas ambientalistas sobre o bem
dos seres sencientes, muito menos existem para se pensar que sao um trunfo.

Além disso, a oposicdo entre ambientalismo e a proposta de ajudar os
animais vitimas de danos naturais é menor do que aparenta’”. Comecemos
pelas posicoes holistas:

O ecocentrismo nao mantém que aquilo que é natural é sacrossanto.
Apoia intervencdes para preservar ecossistemas que se extinguiriam natu-
ralmente. Além disso, ndo valoriza todos os ecossistemas, mas apenas o0s
que tém certas caracteristicas (serem raros, possuirem certas propriedades
estéticas etc.). Assim, o ecocentrismo ndo tem por que se opor a ajudar os

7 Essa questdo é discutida em detalhes em Horta (2018).

174



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

animais nos outros ecossistemas, e nem mesmo nos ecossistemas que valoriza
(desde que ajudar ndo transforme significativamente esses ecossistemas),
pois ajudar os animais nao os extinguiria: apenas faria com que houvesse
menos danos para os animais nos mesmos. Além disso, as outras posicdes
holistas que valorizam espécies ou a biodiversidade teriam de aceitar qual-
quer intervencdo que nao extinguisse espécies.

O naturocentrismo, por sua vez, valoriza apenas certas entidades ainda
ndo “tocadas” por humanos. Ento, poderia se opor a ajudar os animais apenas
em areas ndo afetadas (ou, afetadas muito pouco) por humanos. Essa visao
permitiria ajudar os animais em um nimero ainda maior de areas do que
o holismo permitiria, ja que a imensa maioria dos ecossistemas existentes
ja foi “tocada” diretamente ou indiretamente pelos humanos.

Por fim, o biocentrismo tem de ser ainda mais favoravel as interven-
¢oes. Algumas posicoes biocéntricas também aceitam que o sofrimento é
negativo e que a felicidade é positiva. Portanto, tém de aceitar a intervenc¢do
por preocupag¢ao com o bem dos animais. E as visoes biocéntricas que acei-
tam apenas que estar vivo é positivo e que estar morto é negativo tém de
aceitar ainda mais intervencdes do que quem se preocupa com o bem dos
animais tém de aceitar. Isso porque a maneira como acontece a dinamica
populacional resulta na imensa maioria dos organismos vivos (sencientes
ou ndo) tendo mortes prematuras. Poderia ser objetado que o biocentrismo
ndo teria de aceitar a interveng¢ao porque ela resultaria em menos seres vivos
nascendo. Contudo, o biocentrismo nao visa maximizar a quantidade de
seres vivos e, sim, garantir o bem préprio de cada organismo vivo.

Assim, mesmo o ambientalismo tem de aceitar boa parte da pro-
posta de ajudar os animais na natureza, vitimas de danos naturais. Além
disso, ha também propostas especificas que tanto ambientalistas quando
defensores dos animais poderiam concordar, ainda que por razoes dife-
rentes. Por exemplo, ambientalistas tipicamente defendem a preservacio
de herbivoros de grande porte, tais como elefantes, por preocupacdo em
preservar a espécie. Quem se preocupa em evitar o sofrimento dos ani-
mais em decorréncia dos processos naturais também tém fortes razoes
para apoiar tais medidas. A razdo para isso é que animais como elefantes
consomem muitas folhas, o que resulta em uma drastica diminuicao da
taxa de reproducao das espécies que maximizam os filhotes, diminuindo
assim uma das principais causas da maximizacao das mortes prematuras
e do sofrimento no mundo selvagem.

175



LUCIANO CARLOS CUNHA

13. O argumento dos mais adaptados

Abordemos agora o argumento que defende que nao devemos ajudar
os animais vitimas de danos naturais porque isso seria, alegadamente, des-
vantajoso em termos de tornar a espécie como um todo “melhor adaptada”.
Por exemplo, segundo esse argumento, o processo de predagao seria algo
positivo porque faz com que apenas as presas mais capazes de escapar da
predacdo (e também os predadores mais aptos a predar) consigam passar seus
genes adiante, resultando, ao longo das geracdes, em predadores e presas
mais adaptados. Por exemplo, Rolston (1992, p. 254) afirma que “a presa, ndo
menos do que o predador, ganhard em termos de senciéncia, mobilidade,
e poderes cognitivos e perceptivos”, concluindo que “ser comido vivo nem
sempre é algo ruim, mesmo do ponto de vista da espécie da presa”.

Apesar de o exemplo de Rolston dizer respeito especificamente a pre-
dacdo, o mesmo argumento poderia ser usado contra a proposta de prevenir/
minimizar danos naturais em geral. Por exemplo, Kirkwood e Sainsbury
(1996, p. 239) afirmam que dar aos menos adaptados uma segunda chance é
o equivalente a dar um tiro no mais adaptado. Obviamente, essa afirmacao
precisa ser entendida em termos metaféricos. O que ela quer dizer é que,
se salvarmos os menos adaptados, os seres futuros nao terao os genes mais
adaptados possiveis (e ndo que, se ajudarmos os menos adaptados, os indivi-
duos mais adaptados desta ou de futuras geracdes, literalmente, morrerao).

Um primeiro ponto em que esse argumento poderia ser questionado
é que ele assume que o fato de os processos naturais resultarem em orga-
nismos mais adaptados é¢ um beneficio. Se for um beneficio, teria de ser um
beneficio para quem? Dado o que discutimos no capitulo 3, ao contrario
do que defende Rolston, ndo pode ser um beneficio “do ponto de vista da
espécie da presa’, dado que nado hé tal ponto de vista, uma vez que espé-
cies, por ndo serem sencientes, nio possuem uma perspectiva de primeira
pessoa. Muito menos pode ser um beneficio para os animais que sofrem
e morrem em decorréncia dos processos naturais. Assim, a tinica maneira
de tornar o argumento plausivel é defender que é um beneficio para os
membros das geracoes seguintes. Esse ponto também é questionavel, uma
vez que as caracteristicas que sdo eficientes em passar os genes adiante
nao necessariamente sdo positivas para o bem-estar dos individuos. Por
exemplo, como vimos no item 2, a caracteristica de produzir um nimero
gigantesco de filhotes é muitissimo eficiente em passar os genes adiante;
contudo, em nada beneficia seus portadores e prejudica seus descendentes

176



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

(por exemplo, nascer membro de uma dessas espécies implica em ter dras-
ticamente diminuidas suas chances de sobrevivéncia e em ter um tempo
de vida bioldgico bastante curto). Desse modo, se a meta de alguém é que
sejam passadas adiante aquelas caracteristicas que proporcionariam que os
individuos de geracoes futuras tivessem as vidas que mais lhes beneficia-
riam, ndo deve deixar a natureza seguir o seu curso (muito pelo contrério).

Contudo, assumamos para efeito de argumentacao que as caracte-
risticas eficientes em passar os genes adiante necessariamente também
beneficiassem os individuos de gera¢des futuras. Um segundo ponto pro-
blematico do argumento é que ele pressupde que esse beneficio é sufi-
ciente parajustificar deixar a natureza seguir o seu curso. Ora, mas se esses
supostos beneficios sdao uma razao para deixarmos a natureza seguir o seu
curso, entdo os danos resultantes desses mesmos processos tém de ser
uma razao contraria a essa conclusao. E, quando colocamos na balanca os
danos e beneficios resultantes de tais processos, fica nitido que os danos sdo
gigantescamente maiores. Como vimos no item 2, para cada individuo que
chega a ter uma vida minimamente satisfatoria, uma quantidade gigantesca
(chegando a varios milhoes, dependendo da espécie) de outros individuos
nasce apenas para sofrer intensamente e morrer pouco depois. A prevaléncia
de um traco adaptativo em certa populagao s6 acontece depois de passarem
muitas geracdes que contém uma grande quantidade de outros individuos
que ndo possuem tal traco, e que morrem prematuramente.

Além disso, o argumento em questao ndo poderia discordar de propos-
tas que visam diminuir o sofrimento e a quantidade de mortes prematuras
por meio de esteriliza¢ao, uma vez que esse procedimento diminuiria a
quantidade de nascimentos, mas nao impediria que os tracos mais adap-
tativos prevalecessem.

Por fim, outro ponto digno de nota é que aquilo que o argumento
propde seria amplamente considerado inaceitavel se fosse aplicado a huma-
nos. Quando humanos sdo vitimas de processos naturais, a sugestao de que
ndo deveriamos ajuda-los para que assim seja alcancado um melhoramento
genético natural da espécie humana seria considerada repugnante. As poucas
pessoas que defenderiam tal sugestdo em relagdo a humanos por vezes esque-
cem das implica¢oes dela para o seu préprio caso: segundo essa visao todos
nds teriamos de rejeitar vacinas e medicamentos (ou qualquer outra protecao
contra danos naturais) para que somente os individuos mais adaptados (por
exemplo, 0s que ja nascessem imunes a certas doencas) consigam sobreviver.

177



LUCIANO CARLOS CUNHA

Quando humanos sdo vitimas de doencas decorrentes de causas natu-
rais normalmente o que é defendido é exatamente o oposto: prestar-lhes
cuidados, dado o seu alto grau de vulnerabilidade. No maximo é defendido
que, se a doenca que os afeta é grave e hereditéaria, entdo que é melhor que
nao se reproduzam. Em contrapartida, se as vitimas sao ndo humanas, o que
¢ defendido é que sejam deixados para sofrer e morrer, apenas porque seus
genes, se passados adiante, ndo resultariam nos seres mais adaptados possiveis.
O motivo pelo qual sao defendidas posi¢oes tao dispares, dependendo de se
as vitimas sdo humanas ou ndo humanas, é simplesmente um resultado da
predominancia do especismo antropocéntrico, que coloca o bem dos humanos
acima, e 0 bem dos animais nao humanos abaixo das metas do ambientalismo.

14. O papel da ciéncia, o papel da ética e a questao dos danos naturais

Paul Falkowski, professor de ecologia e evolucao, na secao de comen-
tarios de um artigo em que Jeff McMahan (2010a) defende a proposta de
ajudar os animais na natureza, vitimas de danos naturais, acusa-o de pensar
que uma questdo é da area da ética, quando na verdade seria, alegadamente,
das areas da biologia e da ecologia. Para Falkowski, os proponentes de ajudar
os animais na natureza precisam de nog¢oes basicas de biologia e ecologia,
pois estariam cometendo o erro de fazer julgamentos de valor e julgamentos
normativos em dominios nos quais 0os mesmos nio cabem. Sera esse um
bom argumento? Vejamos.

O que acontece nos ecossistemas naturais pertence aos dominios da
biologia e da ecologia, e ndo da ética e da teoria do valor? Depende do que
se quer dizer com a expressdo “o que acontece”. Descrever o que acontece nos
ecossistemas naturais é uma tarefa para a biologia e para a ecologia. Contudo,
avaliar se o que acontece em tais ecossistemas é ruim, neutro ou bom, quais
situacdes sdo piores/melhores, e prescrever o que deveriamos fazer acontecer
em tais ecossistemas (por exemplo, se deveriamos ajudar os animais ou
ndo) é uma investigacdo que diz respeito a teoria do valor e a ética. Isso é
assim simplesmente porque julgamentos sobre o que deveriamos fazer ou
deixar de fazer sempre dizem respeito a ética, e julgamentos sobre o que é
bom/ruim, melhor/pior sempre dizem respeito a teoria do valor. Portanto,
os proponentes de minimizar os danos naturais nio estao a cometer um
erro de dominio tratando uma questao de uma area como se fosse de outra.
Quem comete esse erro é quem pensa que ciéncias descritivas conseguem
prescrever o que deveriamos fazer.

178



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

As pessoas contrarias a minimizar os danos naturais também estao
a fazer julgamentos normativos e julgamentos de valor. O fato de ser o
julgamento oposto ndo faz com que deixem de ser julgamentos normativos
e de valor. Por que, entao, tal posicdo normalmente nao é percebida como
envolvendo julgamentos normativos e de valor? O que acontece é que areas
que deveriam ser ciéncias descritivas (como a biologia e a ecologia) estao
muitas vezes carregadas por valores ambientalistas e/ou antropocéntricos.
Um dos principais efeitos negativos disso é que aquilo que é defendido
pelos profissionais dessas areas é recebido pelo publico como se fosse uma
descricao objetiva dos fatos, quando na verdade muitas vezes envolve pres-
cricoes que refletem as posi¢cdes morais assumidas por tais profissionais.

Se um profissional da biologia ou da ecologia defende o ambientalismo,
isso pode dar a entender que ele estd a fazer um julgamento moralmente
neutro. Pior ainda, pode dar a entender que quem defende que o bem de cada
ser senciente é importante carece do conhecimento cientifico apropriado.
Mas isso é uma ilusdo, que se deve, em parte, a confusdo entre os termos
“ecologia” e “ambientalismo”. A ecologia é a ciéncia que descreve as intera-
cOes nos ecossistemas. Ja o ambientalismo é a posicdo normativa segundo
a qual preservar certas entidades nao sencientes é mais importante do que
o bem dos seres sencientes. A proposta de prevenir/minimizar os danos
naturais ndo nega o que as ciéncias da ecologia e da biologia descrevem (alias,
depende de tais conhecimentos para conseguir ajudar de modo seguro),
apenas discorda do que o ambientalismo (a posi¢do normativa) prescreve.

O conhecimento proveniente de areas como a ecologia e a biologia
ndo tem de necessariamente ser utilizado para alcancar as metas do ambien-
talismo. De fato, tal conhecimento tem sido muito utilizado também para
realizar interesses humanos. Entdo, nada impede que esse mesmo conhe-
cimento seja utilizado com a meta de ajudar os animais nao humanos.

15. Danos naturais e responsabilidade moral

Discutiremos no presente item algumas visdes que aceitam que os
danos naturais sao algo negativo, mas defendem que nio temos a obrigacdo
de ajudar os animais na natureza, vitimas de danos naturais. A ideia geral
na base dessas posicoes é a de que, apesar de os danos naturais serem algo
negativo, ndo temos responsabilidade moral por eles. Antes de discutirmos
essas posi¢oes, contudo, desfacamos uma confusdo comum. Por vezes, ¢ dito
que a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais é absurda porque

179



LUCIANO CARLOS CUNHA

faz exigéncias morais a entidades amorais, como 0s processos naturais e
os animais ndo humanos®. Obviamente que esse nio é o caso: a exigéncia
é feita a cada um de nds, agentes morais que poderiam influenciar no des-
dobramento dos eventos. Desfeita essa confusao, discutamos entao alguns
dos principais argumentos a favor de que nao temos dever de ajudar os
animais na natureza.

Ha quem defenda que a moralidade deveria apenas exigir que ndo
prejudiquemos os outros com nossos atos: ajudar seria algo opcional. Discu-
timos e rejeitamos ja no capitulo 6, item 4, alguns argumentos comumente
utilizados para defender essa ideia. Recapitulemos agora o argumento inicial
a favor de que também temos obrigacdes relativas as nossas omissoes. A
defesa de que a moralidade deveria se limitar a exigir que ndo prejudique-
mos os outros com nossos atos poderia fazer sentido somente se as razoes
que fundamentam a obrigacdo de ndo prejudicar com nossos atos (deveres
negativos) ndo implicassem que temos obrigacdo de nao prejudicar com
nossas omissoes (deveres positivos). Mas, se o que gera os deveres negativos
é que prejuizos sdo algo ruim, entdo temos igualmente deveres positivos,
dado que os outros padecerao de um prejuizo caso nao forem ajudados.

Se é o teor negativo dos prejuizos aquilo que primariamente gera
deveres negativos (e positivos), entdo segue-se que, quanto maior o pre-
juizo, mais forte a obrigagao. Isso implica que, por vezes, existirao certos
deveres positivos mais fortes do que certos deveres negativos: toda vez
que, comparando-se certo ato e certa omissao, tudo o mais sendo igual, 0s
afetados pela omissao forem prejudicados em maior grau. Por exemplo,
imaginemos que temos de escolher: a) ou aparar um bebé que estd caindo
de uma altura de trés metros, mas niao conseguiremos fazer isso sem dar
uma forte pisada no pé de alguém que esta na frente; b) ou evitar de pisar
no pé da pessoa que estd na frente, mas o bebé cai e provavelmente morre.
Esse caso sugere nao apenas que ha deveres positivos: sugere também que
certos deveres positivos sdo mais fortes do que certos deveres negativos,
dada a magnitude do dano resultante.

Poderia ser objetado que, como é impossivel para cada um de nés
ajudar a todos os que precisam, ainda que haja obrigac¢ao de ajudar, é moral-
mente opcional escolher qual caso ajudar. Assim, mesmo havendo dever de
ajudar, ndo temos necessariamente o dever especifico de tentar prevenir/
minimizar os danos naturais, conclui a objecdo. Contudo, do fato de que

8 Um exemplo ¢ a posicao de Felipe (2015).

180



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

¢ impossivel cumprir todos os deveres de certo tipo, ndo se segue que é
moralmente opcional escolher quais casos cumprir. Ja reconhecemos esse
ponto quanto aos deveres negativos. Se alguém nao tem condicoes de evi-
tar todos os danos com suas praticas, parece que ha obrigacio de escolher
evitar o dano maior, e nao, que é moralmente opcional escolher qual dano
evitar. Mas, exatamente o mesmo se pode dizer do dever de ajudar. Ja que
ndo conseguimos ajudar a todos, parece que deveriamos escolher os casos
que cumprem certos critérios de prioridade (por exemplo, casos nos quais
as vitimas estdo na pior situacdo; nos quais ha o maior nimero de vitimas;
nos quais conseguiremos causar um bem maior dados os recursos de que
dispomos etc.). E, esses critérios, como explicado nos itens 2, 4 e 16, sugerem
que o problema dos danos naturais é muito importante.

Por vezes, é dito que ha dever apenas de repararmos danos causados
por algum agente moral. Segundo essa visdo, ndo somos responsaveis
pelos danos naturais porque eles nao tiveram origem em nossas praticas®’,
e porque continuariam com nossas omissoes®’. Um contraexemplo a essa
visdo é dado por James Rachels (1997, p. 65-66): caso ela estivesse correta,
alguém que vé uma crianga se afogar em uma banheira em sua frente e
nao faz nada para socorré-la, nao faz nada de errado, desde que nenhum
agente moral tenha iniciado o processo de afogamento da crianca. Além
disso, uma boa quantidade de danos naturais é efeito colateral de nossos
atos. Um exemplo sao as intervenc¢des na natureza com metas antropocén-
tricas e ambientalistas que contribuem para criar as condi¢des nas quais
0s processos naturais prejudicam os animais (por exemplo, aumentam
a quantidade de animais que se reproduzem maximizando os filhotes, e
assim, aumentam ainda mais o sofrimento e as mortes prematuras), dis-
cutidas no item 16. Outros argumentos em defesa de que a existéncia e a
forca das razdes para evitarmos ou promovermos certo estado de coisas
nio dependem de sua origem ser antropogénica foram ja apresentados
no item 9 e ndo serao repetidos aqui.

Poderia ser objetado que, no exemplo da crianca na banheira, estamos
presentes na situacdo, enquanto os animais na natureza estao muito distan-
tes. O fato de os animais selvagens nao terem vinculos especiais conosco
(por exemplo, estarem distantes) mostraria que nido temos obrigacdo de

81 Eisso o que Bovenkerk et al. (2003, p. 24-5) e Felipe (2015) parecem ter em mente.

8 Para uma argumentacdo mais detalhada em defesa de que a distin¢do entre acdo e omissdo é moralmente

irrelevante, ver Rachels (1987; 1997; 2001).

181



LUCIANO CARLOS CUNHA

ajudé-los (ou, que essas obrigacdes sdo fracas)? Vejamos uma razdo para
pensarmos que nao. Por que temos o dever de ajudar aqueles que possuem
vinculos especiais conosco? A razao parece ser porque, dependendo do
modo como decidamos, terdo o seu bem-estar afetado para pior ou melhor.
Parece dificil imaginar outra explica¢do. Tanto é que, se nossas acdes nao
pudessem afetar de modo algum ou seu bem-estar, nem para pior nem para
melhor, ndo teriamos obrigacdo de agir desse ou daquele modo perante a
eles. Mas, se a explicacdo € essa, isso implica que temos igualmente deveres
para com quem nao temos relagdes especiais, pois o seu bem-estar sera
também afetado para pior ou melhor de acordo com o que decidirmos.
E por esse motivo que temos uma relagio para com eles, mesmo que nio
uma relacao de proximidade. E, dado que, por vezes, os que nao tem uma
relacdo de proximidade conosco serdo prejudicados em maior grau caso ndo
recebam ajuda, isso é uma razdo para enxergarmos, nesses casos, o dever
de ajuda-los como mais forte do que o dever de ajudar aqueles com quem
temos uma relacao de proximidade.

Outra possivel objecdo é argumentar que é sempre mais facil ajudar
aqueles com quem temos vinculos especiais, e, portanto, tais deveres seriam
mais fortes. Contudo, é falso que seja sempre mais facil ajudar quem temos
vinculos especiais. Tratar um parente com cancer é mais dificil do que
matar a fome de alguém que sequer conhecemos, mas poderiamos ajudar
por meio de uma doacdo. Poderia ser objetado novamente que, ainda que
isso seja verdade em muitos casos, ndo o € no caso dos danos naturais, pois
esses seriam, alegadamente, sempre muito dificeis de serem minimizados.
Assim, o que a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais sugere
nao seria apenas louvavel, porém nao requerido?

A nocgao de supererrogatério (louvavel, porém nao requerido) sé faz
sentido em determinado tipo de visao de ética. Ha visdes de ética nas quais
o nivel de dificuldade ndo desempenha papel algum em determinar nem a
existéncia, nem a forca das obriga¢des. Por exemplo, as visdes de ética que
mantém que a acdo correta é a que resulta nas melhores consequéncias man-
terdao que devemos nos esforcar ao maximo para tornar o mundo um lugar
menos pior. E, mesmo as visdes nas quais o critério do nivel de dificuldade
desempenha um papel em determinar a existéncia ou a forca das obrigacoes
reconhecem obrigacdes até certo nivel de dificuldade. O que teria de ser
discutido é se a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais estaria
acima do que é razoavel se exigir de alguém. Vejamos.

182



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Em primeiro lugar, existem muitos casos nos quais prevenir/minimizar
os danos naturais envolveria apenas evitar certas interven¢des na natureza
que visam atingir metas antropocéntricas e ambientalistas e colaboram para
criar as condicOes nas quais 0s processos naturais maximizam o sofrimento
e a quantidade de mortes prematuras. Essas intervencoes sao faceis de serem
evitadas. O item 16 discute essa questao em mais detalhes. Em segundo
lugar, provavelmente atingiriamos melhor a meta de prevenir/minimizar
os danos naturais se deixdssemos a maioria das praticas de ajuda a cargo
de profissionais tecnicamente qualificados. Portanto, ndo seria exigido um
esforco heroico a cada um dos agentes. Em terceiro lugar, exigir que cada
um de nés dedique algum tempo para divulgar esse problema, e que reivin-
dique que impostos e doagdes que hoje sao aplicados em intervengdes na
natureza (com metas antropocéntricas e ambientalistas) que prejudicam os
animais sejam redirecionados para atingir a meta de beneficiar os animais
nao parece ser uma exigéncia grande. Assim, mesmo que mantenhamos
um nivel baixo de exigéncia, isso faria uma grande diferenca em termos de
prevengéo/ minimizacao dos danos naturais.

Dada a discussao dos argumentos anteriores, ndo parecem existir
boas razdes para negar a responsabilidade moral de fazer algo para mudar
a situacdo dos animais na natureza, vitimas de danos naturais. Portanto,
mantém-se de pé as conclusdes que se seguem do argumento da existéncia
das razoes e do argumento da forca das razdes, apresentados no item 9.

16. Prevenindo danos naturais de maneira eficiente

Outra objecado a proposta de ajudar os animais vitimas de danos natu-
rais é a alegacdo de que ndo ha o que ser feito atualmente em larga escala e
que, mesmo quando houver, isso ainda representaria uma fracao pequena
do total de danos naturais. A objecao conclui, entdo, que tentar fazer algo
em relacdo a esse problema ndo seria uma forma eficiente de utilizarmos
nossos recursos para diminuir o sofrimento no mundo.

O primeiro problema com essa obje¢do é que, mesmo que nio sou-
béssemos o que fazer em larga escala atualmente, isso ndo seria uma razao
nao aprendermos mais sobre como evitar esses danos. Mesmo que nao sou-
béssemos o que fazer inicialmente, é possivel que a maneira mais eficiente
de evitar o sofrimento no mundo ainda fosse investigar como prevenir
os danos naturais em longo prazo. Ou seja, a objecao padece de um viés

183



LUCIANO CARLOS CUNHA

temporal®, pois mede a eficiéncia em evitar danos nao a partir dos danos
totais evitados ao longo do tempo com certa quantia de recursos, mas, com
base na quantidade de danos evitados atualmente.

O segundo problema é que ela mede a eficiéncia em evitar danos com
base na proporc¢ao que os danos evitados representam do total de danos
similares. Essa é uma maneira completamente equivocada de se medir
eficiéncia. Imaginemos que com uma mesma quantia de recursos consegui-
mos, ou ajudar 90% dos animais do problema A, ou ajudar em igual medida
0,1% dos animais do problema B (que estdo todos em situacdo igualmente
ruim aos do problema A). Se nos guiarmos pela propor¢ao, pensaremos
que seremos mais eficientes se escolhermos ajudar os animais do problema
A. Mas, suponhamos que o problema A lide com um trilhdo de animais, e
o problema B lide com um quadrilhdo de animais. 90% de um trilhdo sdo
900 bilhaes. 0,1% de um quadrilhdo é um trilhdao. Ou seja, nesse caso, se
escolhermos resolver 0,1% do problema B, estaremos ajudando 100 bilhoes
de animais a mais, com uma mesma quantia de recursos. Ou seja, para se
medir a eficiéncia em minimizar danos, o que importa é a quantidade total
de danos minimizados com uma mesma quantia de recursos, e ndo o que isso
representa em termos de proporcao de cada problema. Assim, apontar
que, mesmo que pudermos prevenir danos naturais em larga escala, isso
ainda representaria uma fracao pequena do total de danos naturais, jamais
poderia dar base a conclusao de que investir nesse problema ndo é uma
forma eficiente de minimizar danos.

Além disso, também é falso que ndo ha o que se fazer atualmente para
prevenir danos naturais em larga escala. Ha coisas que ja sao feitas em larga
escala atualmente que, apesar de terem metas antropocéntricas ou ambien-
talistas, previnem danos naturais para um niimero muito grande de animais
selvagens. Essas praticas poderiam também ser conduzidas visando o bem
dos animais. Um exemplo € a esteriliza¢do de insetos, mencionada no item
11. Outro exemplo é a vacinacao. Por exemplo, pesquisas na Universidade
de Helsinki mostraram que é possivel vacinar abelhas (RAUKKO, 2018).
Quando uma abelha rainha come algo que contém um agente patogénico,
as moléculas caracteristicas do agente patogénico sdo cercadas por uma
proteina chamada vitelogenina, que carrega essas moléculas até os ovos da
rainha, onde agem como indutores para respostas imunes. Isso significa que
é possivel vacinar milhares de abelhas simplesmente vacinando a rainha.

8Os vieses abordados nesse item serdo retomados em mais detalhes no capitulo 9.

184



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

E, também podemos prevenir o surgimento de uma quantidade astro-
nomica de sofrimento decorrente dos processos naturais apenas evitando
certas praticas que contribuem para criar as condi¢des onde esse sofrimento
tera lugar. Evitar essas praticas previne danos naturais em larga escala sem
gastar recursos (¢, portanto, uma forma muito eficiente de prevenir os danos
naturais). Tais praticas sdo faceis de serem evitadas. Assim, mesmo quem
rejeita propostas exigentes teria de aceitar evitar essas praticas. Além disso,
evitar essas praticas nao requer alteracao de ecossistemas ja existentes ou
mesmo intervenc¢des na natureza (ou mesmo qualquer ato). Portanto, é algo
que teria de ser aceito também por quem ¢é contra intervir na natureza e
também por quem nega que tenhamos deveres positivos. Provavelmente
a forma mais eficiente de prevenir danos naturais evitando certas praticas
consiste em evitar expandir o territorio natural® (na Terra ou para outros
corpos celestes) ou evitar recria-lo (onde ja houve desertificacao, por exem-
plo). Vejamos por que isso se da.

Quanto maior a quantidade de territério natural (areas verdes e
oceanos, por exemplo), maior a quantidade de animais que se reproduzem
maximizando a quantidade de filhotes (e, portanto, maior a maximiza¢do
do sofrimento e de mortes prematuras, como vimos no item 2). Embora
seja incerto se certa expansdo/recriacdo do territério natural poderia ser
necessaria para impedir o desaparecimento da espécie humana, ou mesmo
da vida senciente na Terra (e também seja incerto se tais desaparecimentos
sdo ou nao piores do que a sua continuac¢do), mesmo que fosse necessaria,
ndo seria no grau em que se faz atualmente e que se planeja fazer no futuro.
Por exemplo, ha projetos de criacao de vida senciente em outros corpos
celestes. Por exemplo, McKay e Haynes (1990, p. 144) e Mautner (2009, p.
433-440) defendem que deveriamos maximizar a quantidade de seres vivos
pelo universo (ndo a quantidade de seres vivos com vidas significativas, e sim,
a quantidade de seres vivos). Isso aumentaria gigantescamente a quantidade
de seres sencientes nascendo apenas para sofrer intensamente e nada mais,
a ponto de tornar o sofrimento dos animais que vivem na Terra, que ja é
gigantesco, pequeno em comparac¢do ao sofrimento que seria criado. Isto é,
mesmo que ndo devéssemos evitar toda e qualquer expansido/restauracdo
do territério natural, ainda haveria muitas expansdes e restauracoes que
deveriamos evitar, e isso preveniria que uma quantidade gigantesca de seres
viesse a existéncia unicamente para sofrer intensamente.

8 Para um tratamento detalhado dessa questao, ver Tomasik (2016b; 2016¢).

185



LUCIANO CARLOS CUNHA

Poderia ser objetado que expandir o territdrio natural provavelmente
fara surgir animais com vidas predominantemente positivas. Isso é verdade,
mas, nao poderia alterar nossa conclusao, pois o nimero de seres sencientes
com vidas predominantemente negativas que seria criado seria enorme-
mente maior. Imagine que ha um local sem seres sencientes, e que s6 temos
as duas opcoes a seguir. 1) Podemos criar em tal local as condicoes para
que nas¢a uma populacao de seres sencientes, e uma parte dessa populacao
sera constituida de individuos com uma felicidade considerdvel, mas outra
parte serd constituida de individuos com um sofrimento terrivel. 2) Ou,
entao, podemos decidir ndo criar tais condi¢oes, e nesse local nao nascera
essa nova populacdo. A questdo é: o quao maior precisa ser o numero de
individuos com bem-estar positivo, para que seja melhor escolher a opcao 1?

Muitas pessoas diriam que nenhuma quantidade de nascimentos de
individuos com bem-estar positivo poderia compensar o nascimento de
outros para uma vida de tormento extremo, por maior que fosse. Outras
pessoas diriam que determinada quantidade poderia compensar, dependendo
do quao maior fosse. Contudo, como vimos no item 2, dos processos natu-
rais decorre que quase 100% dos animais nascem apenas para experimentar
sofrimento extremo e nada mais. Assim, mesmo quem defende que haveria
um certo nimero de vidas positivas que poderia compensar a criacdo de uma
populacao também com vidas negativas teria ainda de repudiar a expansao
ou restauracao do territério natural, uma vez que o nimero de vidas com
predominio de sofrimento seria astronomicamente maior.

Assim, é possivel prevenir danos naturais em larga escala simplesmente
evitando as intervencdes com metas ambientalistas e antropocéntricas que
criam as condi¢des nas quais 0s processos naturais maximizam o sofrimento
e as mortes prematuras dos seres sencientes. Dada a prevaléncia da visao
ambientalista e do especismo antropocéntrico, o aumento do territério
natural é sempre visto como algo positivo. Contudo, uma vez que reco-
nhecemos que o bem dos seres sencientes importa, percebemos que isso
também é altamente questionavel.

17. A preocupacao de tornar o cenario ainda pior ao tentarmos ajudar

Uma das obje¢des mais comuns a proposta de ajudar os animais na
natureza, vitimas de danos naturais, é apontar que existe o risco de, ao ten-
tarmos ajudar, tornarmos o cendrio ainda pior do que ja é*°. Chamemos essa

8 Dentre os proponentes dessa objecio, estdo Clement (2003, p. 9) e Simmons (2009, p. 22-25).

186



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

objecdo de objecdo centrada nas consequéncias. Ela geralmente é fundada na
seguinte preocupacdo: “nos ecossistemas ha uma série de interacdes muito
complexas, entdao é muito dificil prever os desdobramentos de consequén-
cias em longo prazo da nossa tentativa de ajudar”. Sera essa uma boa razao
para rejeitarmos a proposta de ajudar os animais na natureza, vitimas de
danos naturais? Vejamos.

A objecao aponta corretamente que, devido as intera¢des muito
complexas nos ecossistemas, é muito dificil prevermos os desdobramentos
de consequéncias em longo prazo de nossa tentativa de ajudar. Contudo,
a partir dessa constatacao, ela retira a conclusdo de que, entdo, “provavel-
mente, os resultados serdo melhores se ndo ajudarmos”. O problema é que
essa conclusao nao é autorizada por aquela constatagao. Se a dificuldade
em prever as consequéncias em longo prazo se da devido as interacdes
muito complexas nos ecossistemas, que existem com total independéncia
de nossa tentativa de ajudar, entdo temos de admitir a mesma dificuldade
de prever as consequéncias caso decidamos nao ajudar. Ora, isso é ébvio:
ndo faz sentido, com base em nossa dificuldade grande em prever os des-
dobramentos de consequéncias, concluir que sabemos que nao ajudar tera
melhores consequéncias.

Assim, a objecdo centrada nas consequéncias pesa as coisas de maneira
arbitraria, ndo por apontar nossa dificuldade em prever desdobramentos
de consequéncias em longo prazo, mas por manter que essa dificuldade é
uma razao contraria a ajudar, mas ndo é uma razao contraria a nao ajudar.
Essa atitude é tendenciosa, porque exatamente o mesmo grau de dificuldade
estd presente em ambos os tipos de decisao.

A objecao parece assumir: 1) ou que, deixando a natureza seguir o seu
curso, o resultado é predominantemente positivo para os animais afetados
(algo que, como vimos no item 2, acontece exatamente o contrario); 2) ou
que somos responsaveis em maior grau pelas consequéncias de ajudar do que
pelas consequéncias de nao ajudar. Como vimos no item 4 do capitulo 6 e no
item 15 do presente capitulo, isso é implausivel porque, em ambos os casos,
os resultados serao dessa ou daquela maneira dependendo de nossa escolha.

Poderia ser defendido que, se tentarmos ajudar, o risco de as coisas
piorarem é maior porque, se deixarmos a natureza seguir o seu curso, o
resultado é o chamado equilibrio ecolégico. Assim, conclui o argumento, se
queremos os melhores resultados para os animais, o melhor a fazer é nao
ajudar. Resumiremos esse argumento da seguinte maneira:

187



LUCIANO CARLOS CUNHA

1. Uma situacdo na qual ha equilibrio ecoldgico é melhor para os
animais afetados.

2. Se deixarmos a natureza seguir o seu curso, o resultado é o equi-
librio ecoldgico.

3. Logo, deixarmos a natureza seguir o seu curso é melhor para os
animais afetados.

Ambas as premissas desse argumento sao falsas. Comecemos pelos
problemas com a segunda premissa. A nocao de equilibrio ecolégico é alta-
mente ambigua. Ndo s6 ndo ha uma definicdo padrao do termo, como h4,
literalmente, dezenas de definicoes distintas (muitas delas contraditdrias).
Por esse motivo, cada vez mais tal conceito vem sendo deixado de lado pelos
especialistas®. Assim, se ndo sabemos exatamente o que queremos dizer
com “equilibrio ecolégico’, fica muito dificil saber se o resultado de deixar
a natureza seguir o seu curso ¢ ou ndo o equilibrio ecolégico.

Assumamos aqui, para efeito de argumentagao, a defini¢do mais utilizada
na linguagem comum. Na linguagem comum, quando se fala de equilibrio
ecoldgico, o que se tem em mente normalmente é que as populacdes das
diferentes espécies em um ecossistema se estabilizam em um certo ponto,
havendo pouca varia¢do ao longo do tempo em torno desses valores médios.
Se é essa a definicao de equilibrio ecoldgico que se tem em mente, a segunda
premissa do argumento que estamos a analisar é claramente falsa. Se deixarmos
a natureza seguir o seu curso, as populacdes flutuam enormemente; espécies
ou mesmo ecossistemas inteiros surgem e desaparecem. Nao ha a estabilidade
imaginada no senso comum®’. Faria (2016, p. 76, 77) observa que o que acon-
tece, na verdade, é um ciclo de crescimento e declinio de populagdes, tanto
de predadores quanto de presas. As populacdes de presas tendem a crescer
exponencialmente até serem limitadas pela predacao. A populacao das pre-
sas decresce a medida que a populacdo de predadores cresce. Essa continua
a crescer até que seja maior do que a comida disponivel, onde comecam as
mortes por inani¢io. A medida que a populacio de predadores decresce, a
populacdo das presas volta a crescer, e assim o ciclo continua indefinidamente.

Poderia ser objetado que é isso mesmo o que se quer dizer com

“equilibrio ecoldgico™ toda essa flutuacdo enorme de populagdes, e também
o desaparecimento e surgimento de espécies e ecossistemas. Contudo,

8 Para as distintas definicdes e os problemas com o conceito de equilibrio, ver Lévéque (2003).

8 Mais sobre esse ponto em Connell e Sousa (1983).

188



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

se o conceito de equilibrio é redefinido dessa maneira, o apelo ao risco
de desequilibrio ndo pode mais formar uma razao contraria a tentativa
de ajudar, uma vez que ndo se poderia mais dizer que, se da tentativa
de ajudar resultasse uma flutuacao enorme nas populacdes, e mesmo o
desaparecimento de espécies e ecossistemas, entdo que isso seria uma
situagdo de desequilibrio. Se, seja la o que resultar dos processos natu-
rais, for chamado de equilibrio, e o resultado da tentativa de ajudar for
chamado de equilibrado apenas sob determinadas condicoes, esta-se a
adotar arbitrariamente, de acordo com aquilo que se quer provar, duas
defini¢oes distintas do conceito de equilibrio.

Agora, assumamos para efeito de argumentacao que, se deixassemos
a natureza seguir o seu curso, o resultado fosse o equilibrio ecoldgico (na
definicdo utilizada acima, no sentido de estabilidade populacional). Mesmo
se fosse esse o caso, o argumento do apelo ao equilibrio ecoldgico ainda
nao seria sélido, porque sua primeira premissa é falsa. Uma situa¢io na
qual hé equilibrio ecolégico nao é necessariamente melhor para os animais
afetados. A nocao de equilibrio ecoldgico ndo é baseada no bem-estar dos
animais. Um dos motivos de muitas pessoas pensarem que sim parece ser
a ideia de que, como em uma situacdo de estabilidade populacional ndo
haveriam extinc¢des de espécies, entdo que isso seria bom para os membros
dessas espécies. Como apontado no item 2, o fato de uma espécie nao se
extinguir nao diz nada sobre o bem-estar de seus membros. No exemplo
dado no item 2, a situacdo em questdo é equilibrada, no sentido de que a
populagao analisada oscila em rela¢ao a um valor médio, mas disso resulta
que a imensa maioria dos animais nascidos venham ao mundo apenas para
sofrer intensamente e nada mais, e a quantidade de animais que passam
por esse destino tende a ser maximizada pelos processos naturais. De fato,
¢ uma situacao equilibrada, mas produz a maximizacao da quantidade de
mortes prematuras e do sofrimento.

Poderia ser objetado que, se houvesse desequilibrio, a quantidade
de sofrimento e de mortes prematuras seria ainda maior. Contudo, ndo
necessariamente isso seria assim. Depende muito de se tal desequilibrio
favoreceria as espécies que maximizam os filhotes ou as que tem poucos
filhotes e maximizam o cuidado com os filhotes, aumentando, portanto, as
chances de sobrevivéncia destes. Como vimos no item 2, a maximizacao
dos filhotes é provavelmente o principal fator na maximizacao do sofri-
mento e das mortes prematuras. Por exemplo, se durante certo periodo
de tempo houvesse apenas o crescimento da populacdo das espécies que

189



LUCIANO CARLOS CUNHA

nao maximizam os filhotes, e um decréscimo da populacdo das espécies
que maximizam os filhotes, a quantidade total de sofrimento e de mortes
prematuras seria muito menor do que se no mesmo intervalo de tempo
houvesse maior equilibrio (isto é, uma oscilacdo entre um decréscimo
e um crescimento da populagao das espécies que maximizam os filho-
tes). Assim, ndo podemos deduzir, do fato de em uma situacao haver
equilibrio ecoldgico ou haver maior equilibrio ecolégico (no sentido
definido acima), que entdo ela é melhor (ou que sequer é positiva) para
os animais afetados (nem podemos deduzir, do fato de uma situacao ser
mais equilibrada do que outra, que entdo ela é melhor, ou menos pior,
para os animais afetados).

Dado o que vimos, um apelo a nog¢ao de equilibrio ecolégico nao pode
fundamentar que, se queremos o melhor para os animais, é melhor deixar
a natureza seguir o seu curso. Deixar a natureza seguir o seu curso nao
resulta no que é comumente entendido por equilibrio ecolégico. E mesmo
que resultasse, uma situacdo de equilibrio ndo necessariamente é melhor
para os animais inseridos em tal situacao (por vezes, pode ser muito pior).

A maioria das pessoas pesa de modo tendencioso a preocupacio com
os desdobramentos de consequéncias: d4 maior peso (ou mesmo a da peso
somente) as possiveis consequéncias negativas decorrentes da tentativa de
ajudar, e dd um peso menor (ou mesmo negligencia totalmente) as provaveis
consequéncias negativas decorrentes de nao ajudarmos. Duas tendéncias
contribuem para a ilusao de que deixar a natureza seguir o seu curso tem
melhores resultados para os animais: 1) normalmente nao é levado em conta
que 0s processos naturais maximizam o sofrimento e as mortes prematuras
de maneira muito eficiente e; 2) quando a maioria de nds pensa em tentativas
de ajudar, tende a pensar em tentativas mal planejadas. Obviamente, nao
existem apenas as opcoes “deixar a natureza seguir o seu curso” ou “conduzir
tentativas de ajudar mal planejadas”. Isso é uma falsa dicotomia. Investigar
a fundo a questdo com seriedade, preocupando-se com as consequéncias
em longo prazo, parece ter uma probabilidade muito maior de resultar em
algo melhor para os animais afetados do que simplesmente cruzar os bracos
e deixar a natureza seguir o seu curso.

18. Conclusao sobre a importancia do problema dos danos naturais

Vimos neste capitulo que nao ha justificativa para se dar um peso
distinto a um dano, dependendo de se sua origem é antropogénica ou

190



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

natural. Isso significa que os danos de origem natural que os animais nio
humanos padecem na natureza tém de receber peso equivalente ao que
receberiam se fossem de origem antropogénica. A forca das razoes para se
evitar um dano depende de sua magnitude e do grau de possibilidade de
evita-lo. Entao, ao tomarmos nossas decisoes praticas, nao deveriamos nos
basear em saber se um dano teve origem antropogénica ou nio, mas em
qual curso de acio disponivel tem possibilidade de prevenir/minimizar a
maior quantidade de danos, dados os recursos gastos (questdo que abor-
daremos no capitulo 9). Assim, temos fortes razdes para manter o meio
ambiente nao da maneira como é naturalmente, mas da maneira que mais
beneficie os seres sencientes. Vimos também que os processos naturais
tendem a maximizar o sofrimento e a quantidade de mortes prematuras
para os seres sencientes afetados. A situacdo dos animais na natureza é
extremamente negativa sob varios aspectos: 1) da gravidade do sofrimento
por individuo; 2) do nivel de desigualdade; 3) da quantidade de individuos
abaixo do suficiente para se ter uma vida ser minimamente significativa;
4) da quantidade de mortes prematuras; 5) da soma total do sofrimento e;
6) do balango total entre experiéncias negativas e positivas. E, ndo apenas
isso, sob cada um desses parametros, a situacdo dos animais na natureza,
em decorréncia dos processos naturais, talvez seja a pior dentre todas as
conhecidas (talvez apenas as granjas industriais possam apresentar casos
piores no aspecto do tempo de sofrimento individual). Se quanto pior uma
situacdo ¢, mais fortes as razoes para se modifica-la, deveriamos entdo dar
uma importancia gigantesca a questdo dos danos naturais.

O principal obstaculo para a proposta de ajudar os animais vitimas
dos danos naturais é ideoldgico, e, nao, pratico. Nao ha tecnologia para
ajudarmos em maior escala atualmente simplesmente porque tal assunto
ndo foi visto até agora como um problema moral (muito menos como um
problema moral importante). Assim, o mais importante a ser feito atualmente
é combater os obstaculos ideoldgicos que impedem que tal problema seja
visto como um problema ético importante (obstaculos, como por exemplo
0 especismo, o ambientalismo e a veneragao pelo que é natural). Desmon-
tar tais obstaculos é o primeiro passo para que as geragoes futuras possam
ajudar os animais em uma escala que hoje é inimaginavel para nos.

191






Capitulo o

AJUDANDO OS ANIMAIS DE MANEIRA EFICIENTE

1. Pensando em como causar o maior bem

Apenas recentemente teve inicio a discussao sobre questdes estra-
tégicas em relagao ao ativismo®. O ativismo (em qualquer causa) é nor-
malmente abordado em termos de “desde que se faca algo, tudo é valido”.
Um problema com isso é que estratégias diferentes possuem resultados
diferentes, eficientes em maior ou menor grau. Certas estratégias podem
até mesmo ser contraproducentes. Assim, 0 motivo que move essa nova
discussao é simples: se nossa meta é tornar o mundo menos pior, o melhor
é que facamos da maneira mais eficiente possivel, isto é, causando o maior
bem possivel, dados os recursos de que dispomos.

Atualmente, nao ha consenso sobre que estratégias sao mais eficientes
em tornar o mundo menos pior como um todo (e, mais especificamente, em
relagdo a situacao dos animais ndo humanos). Contudo, ha uma série de para-
metros amplamente reconhecidos por especialistas como importantes para: 1)
medirmos a eficiéncia de cada estratégia e, 2) elegermos quais causas priorizar.
Hé& também uma série de parametros que sao vieses: isto é, parecem relevantes
para medir a eficiéncia de uma estratégia ou a importancia de uma causa,
mas nao sdo. E, infelizmente, a maioria de nds tende a se basear nesses vieses.

Neste capitulo, discutiremos essas questoes em mais detalhes.

2. Parametros relevantes para estabelecermos a prioridade de um
problema

Ninguém tem tempo de se dedicar a todas as causas justas que
existem. Uma visao comum é a de que cada um deveria eleger a causa
que sente mais simpatia. Contudo, se nossa meta é conseguir causar o

8 Ver, por exemplo, o site da organizacio Altruismo Eficaz, disponivel em: https://altruismoeficaz.com.br/.

Em relacdo especificamente 2 causa animal, ver o site da organizacao Etica Animal, disponivel em http://www.
animal-ethics.org.

193



LUCIANO CARLOS CUNHA

maior bem possivel, temos de eleger quais causas sdo prioritarias. Ha
varios parametros que sio amplamente aceitos pelos especialistas como
relevantes para se decidir a importancia de uma causa®. Vejamos os
quatro principais:

(1) A escala de dano diz respeito ao qudo ruim ¢ a situacao. Quanto
pior a situacdo que uma causa lida, mais deveriamos priorizar essa causa.
Como medir o qudo ruim é uma situa¢do? Existem varios critérios. Vejamos
como exemplo dois dos principais™.

O primeiro ¢é a quantidade de vitimas. Quanto maior a quantidade de
vitimas, mais importante é um problema. Esse parametro segue-se dire-
tamente do argumento da igual consideracdo, apresentado no capitulo 3.
Ora, “se cada um conta por um” (isto é, o bem de um ser senciente nao é
mais importante do que o bem de outro ser senciente), entio, “dois contam
por dois”, “trés contam por trés”, e assim por diante. Isto é, quanto maior a
quantidade de individuos em uma situacao ruim, tudo o mais sendo igual,

mais grave ¢ essa situagao.

O segundo é a gravidade da situacao de cada vitima. Quanto mais grave
a situacao de cada vitima, mais importante é o problema. Novamente, esse
parametro segue-se diretamente do argumento da igual consideracao. Se
é o préprio teor negativo dos danos a razao central para que estes sejam
minimizados, entdo, quanto pior a situacdo de alguém, mais fortes sdo essas
razdes, pois um dano maior tera lugar caso ndo recebam ajuda.

Esses dois pardmetros podem apontar na mesma direcdo em certos
casos (por exemplo, se o problema que apresenta o maior nimero de viti-
mas é também o que as vitimas estdo na pior situa¢do). Mas, conflitariam
quando as vitimas que estdo em maior nimero ndo estao tdo mal quanto
as que estao em menor numero. Nesse caso, temos de comensurar os dois
parametros. Temos de pensar no quao mais grave precisa ser a situagao da
minoria, para que tenha prioridade. Temos de pensar em quio maior pre-
cisa ser a quantidade de vitimas em estado nao tao grave, para que tenham
prioridade. E dificil mensurar tudo isso. Mas ¢ algo que temos de fazer, ainda
que sem a precisdo que gostariamos, se nossa meta é sermos eficientes em
diminuir o que ha de ruim no mundo.

8 Para uma introducio a esses parametros, ver EA Concepts (2016).

% Aqui tomamos como exemplo os critérios da quantidade de vitimas e da gravidade da situacdo de cada vitima.
Outros critérios poderiam ser, por exemplo, o nivel de desigualdade de bem-estar entre os individuos presentes
na situacdo e a soma total do sofrimento.

194



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

(2) A tratabilidade do problema é o grau de possibilidade de ajudar. Quanto
mais tratavel for um problema, mais fortes as razdes para prioriza-lo. Por
exemplo, imaginemos que o problema A tenha 900 vitimas, e o problema B, 500
vitimas, todas em uma situacao igualmente grave. Se nos basearmos apenas na
escala de dano, diremos que o problema A é mais importante. Contudo, ima-
ginemos que ndo ha nada que possamos fazer para ajudar 500 das 900 vitimas
do problema A, e que conseguiriamos ajudar 450 das 500 vitimas do problema
B. Nesse caso, o parametro da tratabilidade indicaria priorizar o problema B.

(3) O terceiro parametro é o grau com que o problema ¢é negligenciado.
Quanto mais negligenciado é um problema importante, mais fortes as razoes
para investirmos em resolvé-lo. Isso é assim porque, quanto maior o nimero
de pessoas ja tentando solucionar um problema, maior a probabilidade de
ele ser minimizado ou mesmo resolvido sem nossa ajuda.

(4) Por fim, a efetividade na ajuda é o resultado final de se considerar
todos os outros parametros, mas levando em conta também os recursos
gastos (na verdade, o parametro da tratabilidade também ja é pensado a
partir da estratégia mais eficiente disponivel para lidar com cada problema).
Vejamos um exemplo. Imagine que o problema C tenha 100 vitimas com um
sofrimento de -50 cada, e o problema D, 90 vitimas com -40 de sofrimento
cada. Pela escala de dano, o problema C deveria ter prioridade. Contudo,
imagine que, com uma mesma quantidade de recursos, conseguimos, ou passar
todas as vitimas do problema C para -49 (um alivio muito leve), ou passar
todas as vitimas do problema B para +1 (uma melhora consideravel). Esco-
lhendo a segunda opcao, conseguimos causar um bem maior.

A partir do item a seguir abordaremos diversos vieses. Alguns deles
parecem importantes para se medir eficiéncia. Outros parecem importantes
para se medir a importancia de um problema. Mas, em ambos os casos, nao
sao. A medida que nos damos conta desses vieses, vemos por que mudar a
situacao dos animais ndao humanos deveria ser uma prioridade.

3. Vieses quanto a consideracio moral

3.1 O viés da espécie

A imensa maioria das pessoas, quando escolhe abragar uma causa,
ou quando decide fazer uma doacéo, escolhe ajudar humanos. Isso se deve
a crenca amplamente difundida de que a considera¢do por humanos deve

195



LUCIANO CARLOS CUNHA

ser maior. Mas, dados os argumentos da relevdncia, da igual consideracao e
da imparcialidade (apresentados no capitulo 3), tal posicdo é injustificada.
De um ponto de vista nao tendencioso, cada ser senciente conta por igual.

Ha quem pense que, porque cada ser senciente deveria contar por
igual, entao, todas as causas sao igualmente importantes, e por isso cada
um esta justificado em escolher a causa que mais sente simpatia. Esse
raciocinio é completamente equivocado. Da premissa de que cada ser
senciente conta igualmente nao se segue que todas as causas sejam igual-
mente importantes, justamente porque cada causa lida com quantidades
diferentes de seres sencientes e lida com niveis distintos de sofrimento
individual. Lembremos: se cada um conta por um, dois contam por dois,
e um quintilhao conta por um quintilhdo. Além disso, se niveis similares
de dano geram razdes igualmente fortes para serem evitados, danos de
maior magnitude geram razdes mais fortes para serem evitados. Por fim,
cada causa lida com problemas negligenciados em maior ou menor grau, e
evita magnitudes distintas de danos com uma mesma quantia de recursos.
Portanto, a igual consideracdo de cada individuo nao implica que todas
as causas sejam igualmente importantes.

A situagao da qual padecem os animais nao humanos é a que melhor
cumpre os requisitos apresentados no item 2 para determinarmos a impor-
tancia de uma causa: 1) escala de dano (seja em termos da quantidade de
vitimas, seja em termos da gravidade da situacdo de cada vitima); 2) trata-
bilidade; 3) grau com que o problema é negligenciado e 4) efetividade na
ajuda. Vejamos em mais detalhes cada um desses pontos.

A quantidade de animais ndo humanos em situac¢do de sofrimento
extremo e de suas mortes prematuras é tao astronomica que ainda teriamos
de priorizar ajuda-los, mesmo que os humanos importassem muitas vezes
mais (ponto discutido no item 4 do capitulo 8). Além disso, a imensa maioria
dos nao humanos esta em uma situagao muito pior do que a imensa maioria
dos humanos. E, com uma mesma quantidade de recursos, geralmente ¢é
possivel ajudar uma maior quantidade de animais ndo humanos do que
humanos. Peguemos um exemplo da questdo dos danos naturais, discutida
no capitulo 8. Esterilizar um tinico animal que se reproduz maximizando os
filhotes evita que um nimero gigantesco de seres nasca para experimentar
apenas sofrimento extremo. Por tltimo, dada a vigéncia do especismo, a
situagao dos animais ndo humanos é amplamente negligenciada. Assim,

196



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

por mais estranho que isso possa parecer para muitas pessoas, tudo nos
leva a concluir que deveriamos priorizar ajudar os animais nao humanos.

Ainda sobre o viés da espécie, é importante observar que a preocupagao
em ajudar membros de espécies em extin¢do e membros de espécies nativas
¢ normalmente muito maior do que a preocupagao em ajudar animais de
espécies abundantes ou de espécies consideradas “invasoras”. Isso é assim,
como abordamos no capitulo 7, dada a prevaléncia do ambientalismo.
Mas, como vimos no capitulo 3, nao ha justificativa para darmos um peso
diferenciado ao bem de um ser senciente, dependendo de qual espécie ele
pertence. Assim, devemos rejeitar o especismo como um todo, e nao somente
0 especismo antropoceéntrico.

3.2 Outras hierarquias com base em parametros irrelevantes

Também é comum a hierarquizagao de seres sencientes com base em
outros parametros que nao a espécie. Por exemplo, animais com menores
tamanhos ou com menores capacidades cognitivas tipicamente recebem
uma consideracdo menor. Também a maioria das pessoas defende que,
quanto mais préximo alguém esta de nds, mais importante ajuda-lo. Essa
proximidade pode ser em termos territoriais. Por exemplo, a maior parte das
doacoes é feita para ajudar humanos do proéprio pais dos doadores, mesmo
que os humanos mais necessitados sejam de outras partes do mundo. Ou,
pode ser a proximidade em termos afetivos. Por exemplo, é mais facil que as
pessoas aceitem ajudar caes do que peixes, por simpatizarem mais com os
primeiros do que com os tltimos, apesar de a quantidade de mortes dos
ultimos ser enormemente maior.

Por vezes, os vieses baseados em capacidades cognitivas, em tamanho,
e em grau de proximidade caminham juntos. Por exemplo, varias pessoas,
buscando prejudicar menos os animais, em vez de tentarem adotar uma dieta
livre de exploracdo animal, eliminam o consumo de carne bovina e passam
a comer peixes ou outros animais marinhos, como camardes. Sao animais
menores, despertam menos empatia e sao tidos como “pouco inteligentes”.
O resultado disso é que um nimero muito maior de animais é morto (uma
vez que o tamanho desses animais é muito menor). O mesmo vale para o
consumo de insetos. Novamente, como discutimos no capitulo 3, dados os
argumentos da relevancia, da igual consideracao, e da imparcialidade, também
nao ha como justificar tais hierarquias.

197



LUCIANO CARLOS CUNHA

4. Vieses que impedem a avaliaciao sobre o quao negativo é um dano

Como vimos no capitulo 8, a maioria dos defensores dos animais tem
se preocupado quase que somente com danos que decorrem de praticas
humanas. Parte dessa atitude pode ser explicada pela ideia de que, se um dano
¢ de origem natural, as razdes para ajudar as vitimas, ou nao existem, ou sao
mais fracas. Contudo, como vimos nos itens 7, 8 ¢ 9 do capitulo 8, ndo ha
justificativa para darmos uma importancia diferenciada a evitar um dano, de
acordo com sua origem. Similarmente, a maioria de nds tende a dar maior
peso (ou mesmo peso somente) a danos causados por atos, em comparagao
a danos causados por omissdes, e a danos que sao meios para atingir certos
fins, em comparacdo a danos que sdo efeitos colaterais. Mas, para os que serao
afetados, nada disso importa. O que querem é nao ser prejudicados. Se nossa
meta é o bem deles, ndo nos basearemos em tais distinc¢oes.

5. Raciocinio motivado e viés de confirmacio

O raciocinio motivado’ acontece quando avaliamos argumentos e
informacdes enviesadamente, para chegarmos a conclusao que preferimos:
¢ quando pensamos que as coisas sao do jeito que gostariamos. De maneira
ndo intencional, distorcemos o julgamento das evidéncias para chegarmos
as conclusdes que desejamos. O raciocinio motivado leva-nos a aceitar com
muito menos analise os dados e argumentos que se adequam aos nossos
desejos e crencas, produzindo o chamado viés de confirmacdo (a tendéncia
em buscar o que confirma nossas crencas e em ignorar o que as contradiz,
sem preocupacao com a sua veracidade).

Vejamos um exemplo. Muitas pessoas, porque gostam de consumir
animais, duvidam que os animais sintam®? e afirmam que plantas sen-
tem. Existem muitas evidéncias cientificas contra estas afirmacdes®®, mas,
mesmo assim um grande nimero de pessoas as defende ferrenhamente.
Outro exemplo: quando as pessoas notam a terrivel situacao dos animais
na natureza (detalhada no item 2 do capitulo 8), uma rea¢do comum é dizer
que qualquer tentativa de ajuda tornaria as coisas piores, sem avaliar se esse
seria mesmo o caso.

1 Para mais detalhes, ver Etica Animal (2016).

92 Sobre essas atitudes, ver Bastian et al. (2012).
% Ver Cabanac et al. (2009), Chandroo e Moccia (2004), Griffin (1981; 1984; 1992), Grinde (2013), Kavaliers
et al. (1983), Mather (2001), Mather e Anderson (2007), Rollin (1989), Smith (1991) e Sneddon (2004; 2009).

198



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Se nossa meta é ajudar os animais o maximo possivel, precisamos
frequentemente testar se estamos favorecendo tendenciosamente o que
favorece as nossas crengas prévias, ou se estamos prontos para mudar nossos
métodos para atingir a maior eficiéncia possivel.

6. Vieses em relacao a quantidades

Muitas pessoas acreditam que devemos confiar em nossas intuicdes.
Contudo, nossas intui¢des sdo muitas vezes guiadas por mecanismos nao
racionais que conduzem a julgamentos tendenciosos. Abordaremos agora
dois vieses que impedem de ajustar a avaliagao da importancia de um pro-
blema proporcionalmente a quantidade de vitimas.

6.1 O viés dos casos individuais

Um viés fortemente ligado ao lado emocional é o que chamarei de
viés dos casos individuais. Mostrar o sofrimento de um Unico animal gera
uma comocdo muito maior do que mencionar que, literalmente, quintilhdes
deles sofrem intensamente. Casos individuais recebem muito mais doacdes
do que casos que lidam com um ndmero grande de vitimas.

Essa atitude contraria um dos critérios defendidos no item 2, de que,
quanto maior o ndmero de vitimas, pior ¢ um problema. Uma possivel explica-
¢do para a maior importancia dada a casos individuais é que, ao descrevermos
ou mostrarmos o sofrimento de um tnico individuo, tendemos a conseguir
imaginar melhor como é esse sofrimento. Em contrapartida, quando mencio-
namos niimeros, a maior parte das pessoas tende a pensar nos nimeros, e nao
em cada um dos muitos individuos sofrendo que os nimeros representam.

Esse é um viés, pois os “quintilhdes” nao sdo uma entidade abstrata,
mas, aquele caso individual que tanto nos comoveu, repetido muitissimas
vezes. Contudo, ja que esse é um viés amplamente presente, uma estraté-
gia possivel é mostrarmos casos individuais de sofrimento, para chamar a
atencdo para o problema como um todo. Porém, o mais importante é mos-
trarmos o que ele realmente é: um viés. Ha estudos que mostram que parte
da existéncia desse viés deve-se apenas ao fato de ele nao ser percebido™.
Portanto, ha probabilidade de as pessoas ajustarem suas decisdes se forem
informadas sobre a sua existéncia.

% Ver Caviola et al. (2014).

199



LUCIANO CARLOS CUNHA

Bertrand Russell, ja em 1926, em sua obra Education and the Good
Life, percebeu a importancia de se combater esse viés. Ele argumentou
que dois aumentos sdo necessarios em nossa capacidade de empatia:
“senti-la mesmo quando o sofredor ndo é um objeto de afeto especial
e [...] senti-la quando o sofrimento é meramente conhecido por estar
ocorrendo, ndo sensivelmente presente” (RUSSELL, 1926, p. 71). Ele
defendeu que o segundo desses aumentos depende principalmente da
inteligéncia, e que pode “permitir que um homem seja movido emocio-
nalmente pelas estatisticas” (p. 71), concluindo que “essa capacidade de
simpatia abstrata é tdo rara quanto importante”. Apontou também que
a tendéncia presente na maioria das pessoas em nao se comover com o
sofrimento de quem nao estao vendo “deve-se ao fato de que a empatia
nao é despertada, na maioria das pessoas, por um estimulo meramente
abstrato” (p. 71-72) e conclui que “uma grande propor¢do dos males no
mundo moderno cessaria se isso pudesse ser remediado” (p. 72). Veremos
mais sobre isso a seguir:

6.2 Insensibilidade ao alcance

A insensibilidade ao alcance® acontece quando ndo percebemos a
dimensao real de uma certa quantidade. Quando comparamos quantidades
muito grandes, normalmente ndo percebemos a diferenca de magnitude
entre elas. Como resultado, ndo ajustamos a avaliacao da importancia de
um problema proporcionalmente ao seu tamanho. Esse viés prejudica nos-
sos julgamentos sobre ajudar os animais, devido a quantidade gigantesca
de vitimas. Por exemplo, um trilhdo de animais é muito mais do que um
bilhao de animais. Porém, ¢é dificil ter uma ideia clara da magnitude dessa
diferenca (um bilhao é 0,1% de um trilhio).

Vejamos um exemplo pratico desse viés. Frequentemente é citado, para
apontar o quao grande é a quantidade de animais mortos para consumo,
que sao mortos “60 bilhdes de animais para consumo ao ano”. O problema
€ que essa conta nao inclui a maior parte da exploragao animal: o uso de
animais aquaticos. A quantidade animais aquaticos morta para consumo
anualmente é estimada entre um e 3 trilhoes (ndo se sabe exatamente a
quantidade de vitimas porque o seu uso é medido em toneladas). O ndmero
de mamiferos e aves mortos anualmente (60 bilhdes) representa apenas 6%
de um trilhao, e apenas 2% de 3 trilhdes.

% Mais sobre esse viés em Etica Animal (2017b).

200



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

A insensibilidade ao alcance é também uma das razdes de por que
os danos naturais tém sido negligenciados. A estimativa para o nimero de
animais sencientes na natureza é de 10 quintilhoes (TOMASIK, 2019). A
imensa maioria desses animais nasce apenas para experimentar sofrimento
extremo. Essa quantidade de vitimas deixa minuscula qualquer outra que
conhecemos, incluindo os nimeros totais da exploracdo animal. Contudo,
muitas pessoas, por nao conseguirem visualizar a real dimensdo desse
sofrimento, ndo se importam.

A maioria das pessoas também nao tem nocao da diferenca de quanti-
dade entre humanos e nao humanos. Suponhamos que a populagdo humana
fosse maior do que é. Digamos que fosse de 8 bilhdes. Isso ainda representaria
apenas 0,00000008% de 10 quintilhdes. Se fizermos a comparacdo com um
ano, a quantidade de humanos representaria apenas 0,02 segundos. Além
disso, aimensa maioria dos humanos estd em uma condi¢ao melhor do que
a imensa maioria dos animais ndo humanos. Apesar disso tudo, devido ao
especismo, ha uma quantidade imensamente maior de pessoas empenhadas
em ajudar humanos. Por essas razdes, é urgente modificar esse cenario.

7. Heuristica de disponibilidade

A heuristica de disponibilidade®® é um atalho mental que faz com que
pensemos que aquilo que conseguimos lembrar com mais facilidade ocorre
mais frequentemente ou tem mais probabilidade de acontecer. Isso frequen-
temente nos conduz a julgamentos equivocados. Por exemplo, a maioria das
pessoas acredita que a principal causa de mortes de tartarugas marinhas sao
praticas humanas, pois lembram delas sendo mortas por equipamentos de
pesca, pela sua caga e trafico ilegal, pela ingestao de residuos de plastico, polui-
cdo dos oceanos, aquecimento global, vazamento de dleo etc. No entanto,
menos de 1% das tartarugas marinhas na natureza sio afetadas por praticas
humanas. Mais de 99% delas morre prematuramente devido a ataques de
outros animais, ou simplesmente devido ao calor do sol (SPOTILA, 2004).

Devido a heuristica de disponibilidade, alguns problemas que afetam
animais nao humanos recebem muito mais atenc¢ao, e outros sao negligenciados
até mesmo pelos defensores dos animais. Os exemplos de que recordamos
sao fortemente influenciados pelo que vemos na midia. Contudo, a midia
foca justamente em acontecimentos incomuns. Sofrimento e mortes devido

% Mais detalhes em Etica Animal (2018).

201



LUCIANO CARLOS CUNHA

a fome, doencas ou predacdo sdo tio comuns que raramente aparecem na
midia. Quando aparecem, tendem a ser trivializados, ou mesmo romantiza-
dos, devido a visao tendenciosa (discutida no item 9 do capitulo 8), de que
o sofrimento ndo importa quando é natural. Assim, a situacdo dos animais
explorados surge mais facilmente a mente dos defensores dos animais do que
outros danos abundantes, mas raramente citados, como os danos naturais
(abordados no capitulo 8) e os assassinatos em massa, para fins ambientalistas,
de animais de “espécies invasoras” (abordados no capitulo 7).

Humanos normalmente convivem com cées e gatos, e alguns os
resgataram pessoalmente de situacdes de abandono. A intensidade emo-
cional de suas experiéncias pode enviesar sua avalia¢do da frequéncia com
que esses animais sao afetados. Um estudo da Animal Charity Evaluators
(2016b) aponta que, de todos os animais terrestres domesticados mortos
por humanos nos EUA, mais de 99,6% sao utilizados para consumo, 0,2%
sao usados em laboratérios, 0,07% sao usados para vestimentas, e 0,03% sdao
mortos em abrigos de animais. No entanto, 66% das doacdes a organiza-
cdes de defesa animal nos EUA sao direcionadas a abrigos de animais “de
companhia”, 32% a grupos com atividades mistas ou diversas, apenas 0,8%
vao para organizacgdes relacionadas a animais utilizados para consumo, e
0,7% vao para organizacdes centradas em animais em laboratérios. Note
também que essa andlise nao inclui os animais aquéticos, que, como vimos
no item anterior, representam a imensa maioria dos animais explorados,
e também nao inclui os animais que vivem na natureza e sdo vitimas de
danos naturais, que, como vimos no capitulo 8, sao gigantescamente mais
numerosos do que os animais explorados.

A presenca da heuristica de disponibilidade também ajuda a explicar
porque tantas pessoas tém uma visdo otimista da vida na natureza. A midia
(jornais, revistas, documentarios) mostra animais que nao sdo representati-
vos das populagoes dos animais na natureza. Por isso, quando pensam em
um animal na natureza, a maioria imagina um grande mamifero adulto,
ou talvez algum outro vertebrado. Esses sao uma mintscula minoria dos
animais na natureza. A gigantesca maioria dos animais sao invertebrados.
Além disso, a esmagadora maioria dos animais sao muito jovens que mor-
rem pouco depois de nascer.

Por exemplo, nos tltimos 55 anos, das 153 capas da National Geographic
que destacaram imagens de animais, apenas 9 capas destacaram inverte-
brados (5,88% das capas), apesar de estes serem mais de 99,999999% dos

202



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

animais na natureza. Mais de 60% das capas destacaram mamiferos, que sdo
menos de 0,0000001% dos animais no planeta. E, 20% das capas destacaram
aves, que sdo menos de 0,00000001% dos animais vivendo na natureza®’.

A heuristica de disponibilidade é também uma das principais razoes
pelas quais as pessoas negligenciam questdes relacionadas ao futuro: quando
pensam em seres que podem ajudar, o que vem as suas mentes sao seres que
existem atualmente. Veremos, nos préximos dois itens, o porqué de isso ser
um viés, e as razdes para nos importarmos com o futuro.

8. Viés temporal

O viés temporal nos influencia a avaliar equivocadamente a importancia
de um acontecimento, com base na época em que ele acontece. Esse viés
prejudica nossa avaliacdo sobre a importancia de um problema e também
sobre a eficiéncia de nossas estratégias.

A maioria de nds se importa mais com um acontecimento quanto mais
préximo no futuro ele estiver. Por exemplo, se, com uma mesma quantia
de recursos, podemos, ou evitar um dano que aconteceria daqui um ano,
ou um dano duas vezes maior que aconteceria daqui a dez anos, muitos
prefeririam a primeira opcao. E claro, se certo evento tornaria tudo pior
dali para frente, temos razdes para fazer com que ele aconteca o mais tarde
possivel, mas, a época em que um evento acontece nao é, em si, relevante
para o seu valor ou desvalor. Além disso, muitos utilizam o parametro da
proximidade temporal como critério para avaliar a eficiéncia de estratégias.
Isso é um erro porque a eficiéncia em evitar danos diz respeito a quantidade
total de danos evitados com uma mesma quantia de recursos. Isso nao depende
da quantidade de danos evitados primeiro. Uma proposta pode ser mais
eficiente no total, mesmo que diminua menos danos em curto prazo (pois
pode, em longo prazo, diminuir uma quantidade maior de danos com a
mesma quantidade de recursos, sendo, assim, mais eficiente).

Vejamos um exemplo. Suponhamos que, com uma mesma quantia
de recursos, a proposta A diminui inicialmente 1000d (sendo “d” uma
medida ficticia de danos), e a proposta B diminui inicialmente apenas 50d.
Se contarmos somente o curto prazo, a proposta A parece mais eficiente.
Contudo, imaginemos que, ainda com os mesmos recursos, a proposta B
continue a diminuir danos, com uma taxa crescente de danos diminuidos

7 Sobre essas estatisticas, ver Newman (2014) e Etica Animal (2017d).

203



LUCIANO CARLOS CUNHA

por unidade de tempo e, em 5 anos, minimizou 100.000d. A proposta A,
ao contrario, teve decrescida sua taxa de danos diminuidos por unidade
de tempo e, ap6s 5 anos, minimizou 50.000d. Apds essa data, os recursos
terminaram e ambas as propostas pararam de diminuir danos. A proposta
B teve o dobro de eficiéncia. A aparéncia de que A é mais eficiente € ilusoria.
Tal ilusao acontece devido a que percebemos mais imediatamente os efeitos
dela, e demoramos mais a perceber os efeitos da proposta B.

9. Por que se preocupar com o futuro

Agora que entendemos o viés temporal, podemos entender a impor-
tancia do futuro®®. Para entendermos como a preocupacao com o futuro se
aplica a consideracao de todos os seres sencientes, facamos uma analogia
com o raciocinio prudencial. Suponhamos que alguém se preocupa com o
seu proprio bem. Essa pessoa quer que, em sua vida inteira, ocorra 0 maximo
daquilo que é bom para si e 0 minimo daquilo que é ruim para si. Imagine-
mos que essa pessoa se depara entdo com dois cursos de acao possiveis. No
primeiro, ela desfrutara de uma grande felicidade nos préximos cinco anos,
mas terd um grande sofrimento pelos trinta anos seguintes. No segundo, ela
desfrutara de uma felicidade minima nos préximos 15 anos, mas, depois,
tera uma felicidade enorme que durara vinte anos. Na segunda opcao, é
maior a quantidade de coisas positivas experimentadas durante sua vida
inteira. Assim, se o que tal pessoa busca é maximizar o que é melhor para
ela, deve escolher a segunda opcéo. Ela nao estaria tomando uma decisdo
inteligente se escolhesse a primeira op¢ao, baseando-se no fato de a felici-
dade maior acontecer primeiro. Nao faz sentido dar um peso diferenciado
a cada momento, dependendo da época em que ele acontece, justamente
porque o quiao bom ou ruim é um evento ndo depende do momento em
que acontecera.

O raciocinio que decorre da consideracdo de todos os seres sencientes
é analogo. A diferenca é que consideraremos igualmente todos aqueles que
poderemos afetar. Contudo, ndo ha porque limitar essa consideracao aos seres
sencientes vivos agora ou que nascerdo em um futuro préximo, uma vez que,
com nossas decisoes, podemos afetar também os seres sencientes que viverao
em um futuro distante. E, uma vez que tais seres serdo igualmente capazes de
sofrer e desfrutar, nao faz sentido dar um peso menor ao seu bem.

%  Mais detalhes em Etica Animal (2019).

204



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Assim, se nossa meta é conseguir influenciar da melhor maneira
possivel o modo como serao afetados os seres sencientes, o que temos de
fazer é imaginar e comparar varias histérias completas do mundo, desde
agora até o fim dos tempos. Aquela que ocorrera depende de qual estratégia
escolhermos. Nos perguntaremos: qual estratégia teria o melhor resultado
para os seres sencientes desde agora até o fim dos tempos? Infelizmente,
os defensores dos animais geralmente preferem certa estratégia com base
no impacto sobre os animais vivos atualmente ou de um futuro préximo.
Ao fazerem isso, nao estao se preocupando com qual sera a melhor histéria
completa. Determinada estratégia que parece melhor se olharmos apenas o
curto prazo pode ser muito pior, se levarmos em conta o total.

Poderia ser objetado que podemos prever melhor o que vai acontecer
em um futuro préximo. Isto é verdade, mas a eficiéncia de uma estratégia
depende do seu impacto esperado, e, nao, no grau de certeza que podemos
ter sobre os resultados. Por exemplo, entre a certeza de salvar trés animais
ou a alta probabilidade de salvar 10 mil animais, a segunda alternativa cla-
ramente é melhor (mesmo que seja dificil estimar com precisao essa alta
probabilidade®).

A quantidade de seres sencientes que existirdo no futuro é tdo imen-
samente maior que ¢ dificil imaginar uma comparacado. Levando em conta a
quantidade total de seres sencientes desde o inicio até o final dos tempos, é
muito provavel que a imensa maioria dos seres sencientes da histéria exis-
tird no futuro. Tendo isso em vista, é injustificavel se importar apenas ou
preferencialmente com os seres que existem no presente ou em um futuro
proximo. E, é possivel afetar agora, positiva ou negativamente, um nimero
gigantesco de seres futuros, de acordo com o tipo de visio de mundo que
fomentamos. Vejamos.

Um conceito importante nessa discussdo é o que se chama de “ris-
cos-s” (que significa riscos de sofrimento’®). Esses riscos existem devido a
possibilidade do desenvolvimento de novas tecnologias que afetariam nega-
tivamente os seres sencientes de maneira massiva. No passado, exemplos
foram o desenvolvimento da pecudria industrial e de novas tecnologias
de armamento. Uma possibilidade futura sao as tentativas de expandir
o territério natural na Terra ou em outros corpos celestes, discutidas no

% Mais detalhes em Etica Animal (2019).

190 Sobre riscos-s, ver os trabalhos de Althaus e Gloor (2016), Baumann (2017), Daniel (2017) e Tomasik
(2013; 2015b).

205



LUCIANO CARLOS CUNHA

item 16 do capitulo 8. Essas tentativas, motivadas por ideais ambientalistas
e antropocéntricos, criam as condi¢des nas quais 0s processos naturais
maximizam a quantidade de animais que vém ao mundo apenas para sofrer
intensamente. OQutro exemplo, como aponta Tomasik (2013; 2015b), é a
possibilidade de no futuro haver o desenvolvimento de novas formas de
senciéncia (por exemplo, em meios digitais) e tais seres nao receberem
consideracdo moral devido a ndo pertencem a espécie humana, ou devido
a nao serem organicos. Esse tema ja foi abordado na fic¢ao cientifica. Por
exemplo, no filme “A.L - Inteligéncia Artificial”, de Steven Spielberg, lan-
cado em 2001, David é um robd senciente que possui a aparéncia idéntica
a de uma crian¢a humana, e é programado para amar os seus pais. Ele é
adotado por Ménica e Henry, um casal de humanos. Apds David se envolver
em um incidente do qual nao teve culpa, Henry, seu pai adotivo, defende
devolvé-lo aos seus criadores para que seja destruido. Isto é, devido a nao
ser organico, David sofre discrimina¢ao, uma vez que tal coisa nao seria
considerada aceitavel no caso de uma crianca humana. Assim, nao é apenas
0 especismo e o ambientalismo que representam uma grande ameaca aos
seres sencientes: essa ameaca também surge da discriminacdo baseada no
tipo de substrato do ser senciente.

E dificil imaginar com precisiao como sera o futuro distante se agirmos
de um modo ou de outro. Mas, podemos nos basear na evidéncia disponivel
sobre como as mudancas sociais duradouras acontecem. Essas evidéncias
indicam que difundir a consideracdo moral dos seres sencientes e rejeitar
as perspectivas que os desfavorecem (como o especismo, o ambientalismo,
a veneracdo pelos natural e a discriminacio baseada no tipo de substrato)
é uma estratégia que tem alta probabilidade de prevenir o sofrimento em
longo prazo, pois poderia interromper o desenvolvimento de uma nova
tecnologia que poderia prejudicar enormemente os seres sencientes. O
mesmo se pode dizer das campanhas que tém como objetivo a conscienti-
zacao sobre o risco de sofrimento no futuro.

10. Viés da proporcao

O viés da propor¢ao é aideia de que a quantidade razoavel de recursos
a se investir em um problema depende da propor¢ao de tal problema que é
possivel resolver. Isso s6 seria plausivel se todos os problemas tivessem o
mesmo tamanho. Resolver uma propor¢do maior de um nimero de casos
menor nao necessariamente indica maior eficiéncia. Por exemplo, supo-

206



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

nhamos que a entidade A cuida de 200 pacientes, e a B, de 1000 pacientes,
em situacdes igualmente ruins. Com uma mesma quantia de recursos, a
entidade A ajuda 100 pacientes, e a entidade B ajuda, em igual medida, 200
pacientes. A entidade A ajuda 50% de seus pacientes, e a entidade B ajuda
somente 20%. Mas, isso nao torna a entidade A mais eficiente. A entidade B
tem o dobro de eficiéncia: ajuda, com 0 mesmo recurso, o dobro de pacientes
(50% dos pacientes de A sdo 100 pacientes, e 20% dos pacientes de B sdo
200 pacientes).

O viés da propor¢ao se faz presente em algumas obje¢des a proposta
de ajudar os animais na natureza, ou em obje¢des a preocupacio com o
futuro. Muitas vezes, é apontado que tais problemas atingem uma quanti-
dade tao gigantesca de individuos que, mesmo que consigamos ajudar uma
quantidade enorme deles, isso seria ainda uma fragiao pequena do problema
(e que, deveriamos entdo investir em resolver outros problemas). Como
deve estar claro agora, isso é um viés. O que importa, para medirmos a
eficiéncia no uso de recursos em evitar danos, é a quantidade real de danos
que conseguimos evitar com uma mesma quantia de recursos, e nao o que
isso representa em termos da proporcao do total de cada problema.

11. Viés da proporc¢ao temporal

Uma variacao do viés da proporcao, que chamarei de viés de proporcao
temporal, consiste em avaliar a eficiéncia de uma decisao comparando-a
com a situacdo antes da tomada da decisdo, e, ndo, com os varios cursos de
acao disponiveis no momento da decisdao. Por exemplo, imaginemos que
nos deparamos com uma situacdo que possui um saldo negativo de -500,
e que nao temos como diminuir tal saldo negativo. Contudo, podemos
impedi-lo de aumentar. Suponhamos que nossas tnicas opcoes sao fazer
que o saldo fique: a) em -1000, b) em -2000, ¢) ou em -3000. Imaginemos
que conseguimos manté-lo em -1000. Alguém, que ndo conhece as outras
possibilidades, poderia pensar que ndo fomos eficientes em prevenir o
dano, ou mesmo que fomos contraproducentes (pois o dano dobrou, em
comparacao a situacdo anterior). Contudo, dado que escolhemos a opcao
menos pior de todas possiveis, fomos o mais eficientes que poderiamos em
prevenir danos.

Um exemplo de viés de proporcdo temporal é quando se afirma
que defender os animais ¢ inttil porque, apesar do movimento de defesa
animal, a exploracdo animal tem aumentado consideravelmente ao longo

207



LUCIANO CARLOS CUNHA

dos anos. Como deve estar claro agora, o que é necessario considerar para
avaliar o desempenho do movimento de defesa animal é o qudo pior o
mundo seria sem a sua existéncia, e nio como o mundo era antes de sua
existéncia.

Isso ndo quer dizer que é impossivel que o movimento de defesa animal
tenha sido (ou venha a ser) pouco eficiente, ou mesmo contraproducente.
Quer dizer apenas que o aumento da exploragdo animal ao longo dos anos
nao é um bom pardmetro para se medir o desempenho do movimento de
defesa animal. Uma maneira de o movimento de defesa animal ser con-
traproducente ¢ incentivar, sem querer, visoes de mundo que dao origem
a cendrios que sao ainda mais eficientes do que a explora¢do animal em
produzir sofrimento e morte para os animais. Isto é, mesmo que o movi-
mento de defesa animal tivesse conseguido (ou venha a conseguir) diminuir
os nimeros da exploracao animal, isso nao indica que necessariamente a
quantidade total de danos para os animais diminuiu (outras formas de dano
para os animais que nao decorrem de sua exploracao poderiam ter aumen-
tado). Um exemplo, como veremos no item 13, é quando o ndo consumo de
animais é divulgado por razdes ambientalistas ou antropocéntricas, pois a
predominancia de tais visdes aumenta muito a probabilidade de os cenarios
futuros gerarem um sofrimento gigantescamente maior.

12. Olhando sé para os efeitos negativos ou s6 para os efeitos
positivos

Nao é incomum as pessoas considerarem suficiente para rejeitarem
certo curso de acdo o fato de ele resultar em algum dano, e igualmente sufi-
ciente para aceitarem certo curso de a¢do o fato de ele resultar em algum
beneficio. O problema com isso é que, normalmente, cada curso de agao
nio causa somente danos ou somente beneficios. E possivel que certo curso
de acdo cause danos, mas evite danos maiores. Igualmente, é possivel que
certo curso de acao promova beneficios, mas cause danos maiores, impeca
outros beneficios maiores, ou simplesmente cause beneficios menores do
que outras opcdes disponiveis.

Assim, o fato de um curso de agao produzir um beneficio é uma razao
para o escolhermos, mas nao necessariamente uma razao conclusiva (pois é
possivel que produza mais danos do que beneficios, ou que outros cursos de
acao tenham resultados melhores). Igualmente, o fato de certo curso de acao
produzir um dano é uma razdo para o rejeitarmos, mas nao necessariamente

208



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

uma razao conclusiva (pois é possivel que todos os outros cursos de acdo
produzam danos piores). Isso ndo quer dizer que, se um curso de a¢do causa
danos, mas causa beneficios maiores, entao que automaticamente temos
justificativa para escolhé-lo. Esse pode nao ser o caso, pois é possivel que
outros cursos de acao tenham resultados melhores (por exemplo, cheguem
na meta positiva causando um dano menor).

Se é tao dbvio que cada curso de acao normalmente causa danos e
também beneficios, por que normalmente as pessoas tendem a aceitar ou
a rejeitar automaticamente certo curso de acdo com base em apontar que
este causa, respectivamente, um beneficio ou um dano? Hé varios motivos.
Um motivo provavel é que, desse modo, nos enganamos imaginando que
uma questdo é simples, e isso nos poupa o trabalho de pensar sobre uma
questao que é, na verdade, bastante complexa. Outro motivo possivel é que
certos danos e beneficios tendem a ser mais facilmente percebidos, enquanto
outros nao, embora estejam presentes igualmente (e, muitas vezes, em
maior medida). Por exemplo, danos que decorrem de atos sdao muito mais
facilmente percebidos do que os que decorrem de omissdes, e 0 mesmo vale
para danos decorrentes da exploracdo, em comparacio a efeitos colaterais;
danos decorrentes de acaio humana em comparac¢io a danos naturais; e danos
que acontecem no presente ou em um futuro préximo, em comparagio a
danos que demorarao mais para acontecer.

Um exemplo: normalmente, a defesa da preservacdo ambiental é vista
pelos ativistas da causa animal como algo totalmente positivo, pois as praticas
humanas que afetam o meio ambiente tendem a afetar negativamente os
animais que 14 vivem. Isso é verdade, mas, como vimos no item 2 do capitulo
8, agora que sabemos como sdo as vidas tipicas dos animais na natureza,
em decorréncia dos processos naturais, ndo podemos computar apenas os
danos que as campanhas de preservacao ambiental impedem de acontecer:
temos de computar também os danos que elas (mesmo sem intencédo) fazem
surgir. Por exemplo, o surgimento de uma nova floresta pode até resultar
no nascimento de animais com vidas predominantemente positivas, mas,
como vimos item 2 do capitulo 8, a probabilidade é sempre de que resulte
em uma quantidade imensamente maior de animais com vidas com pre-
dominancia de sofrimento extremo. Desse modo, é muito importante, em
vez de pensarmos em termos de “preservar ou destruir” o meio ambiente,
distinguir entre “manter o meio ambiente da maneira que é naturalmente”
e “manter o meio ambiente da maneira que mais beneficie os animais ali
inseridos”. O primeiro tipo de meta é amplamente buscado, com inimeras

209



LUCIANO CARLOS CUNHA

campanbhas, e consegue um apoio fervoroso. O segundo tipo, embora tenha
fortes razdes a seu favor (como vimos no capitulo 8) raramente ¢ aceita,
principalmente por se pensar ingenuamente que manter o meio ambiente
do modo como é naturalmente beneficia os animais ali inseridos.

Se estivermos realmente preocupados com os seres sencientes afe-
tados por nossas decisdes (e nio com nds mesmos), o que nos importara é
0 que acontecera com eles, e nao, se o dano decorre da exploracao ou se é
efeito colateral; se é antropogénico ou natural; se acontecerd em um futuro
proximo ou distante etc. Enfim, teremos de fazer um balanco honesto dos
danos e beneficios provéveis de cada curso de acdo, e nao, levar em conta
somente o dano ou somente o beneficio, de acordo com o que ja queremos
adotar de antemao. Teremos de levar em conta também os efeitos indiretos
de cada decisdo, incluindo principalmente a maneira como nossa escolha
influencia outras pessoas a tomarem decisdes ao longo do tempo. Esse
aspecto é crucial e sera discutido no item a seguir.

13. Negligéncia do impacto do ideal promovido

Uma ideia amplamente compartilhada por ativistas da causa animal
¢ a de que um aumento no nimero de pessoas que ndo consomem produ-
tos de origem animal tem consequéncias igualmente boas para os animais
independentemente da motivacdo que os leva a parar de consumir os produtos
da exploracdo animal (por exemplo, por preocupacdo pelos animais, por
razdes antropocéntricas como de satde, ou por razdes ambientalistas). E
dito que “para os animais nao importa o motivo; o que querem é nao sofrer
ou morrer’. Consequentemente, essas pessoas divulgam todo tipo de argu-
mento que poderia levar alguém a ndo consumir animais. Contudo, o que
essa visao nao leva em conta é que motivacoes diferentes tem consequéncias

diferentes em longo prazo, devido ao ideal que elas difundem.

Além de perdermos uma oportunidade de defender a consideracao
dos seres sencientes, se afirmamos que uma razao para nao consumirmos
os animais é que isso é melhor para a nossa saide, ou porque seria melhor
de um ponto de vista ambientalista, estamos, sem querer, a enfatizar que o
sofrimento e as mortes dos animais nao sao suficientes para que devamos
rejeitar a exploracao animal. E, ironicamente, é exatamente essa visdo que
faz com que a explora¢ao animal exista e continue. O mesmo pode ser dito
de outras estratégias similares, como quando se diz que a experimentacio
animal deveria ser rejeitada porque os humanos correm risco ao tomarem

210



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

medicamentos testados em ndo humanos. Outro exemplo seria apontar
que a violéncia contra ndo humanos conduz a violéncia contra humanos,
e também as tentativas de convencer as pessoas a nao consumirem animais
afirmando que esses sdo nojentos, ou que tal consumo nao é natural. Enfim,
o refor¢o oculto do especismo esta presente em qualquer discurso que
subentenda que os danos para os animais nao sao razdes suficientes para
rejeitarmos as praticas especistas. Tais discursos tém um impacto negativo
multiplicado quando surgem por parte de defensores dos animais, mesmo
que a intencdo seja a oposta. A percepcdo do publico geral é: “se mesmo os
ativistas pensam que o sofrimento e as mortes dos animais ndo sao sufi-
cientes para que a exploracdo deva ser abolida, entdao provavelmente nao
hé nada de errado com prejudicar os animais”.

Poder-se-ia objetar que, se por razdes indiretas (antropocéntri-
cas ou ambientalistas, por exemplo) as pessoas deixarem de explorar os
animais, sera depois mais facil mudar as outras atitudes especistas que
elas possuem, pois ja ndo terdo mais a motivacao autointeressada para
continuar defendendo o especismo. Poderia ser dito que, se o fato de os
humanos pararem de comer animais agora (seja la por qual razdo) tornar
muito mais facil difundir o antiespecismo no futuro (e, consequente-
mente, mudar a situa¢do dos animais), entdo, essa estratégia seria mais
eficiente para alcangar as metas antiespecistas do que a prépria difusao do
antiespecismo agora. Se tivéssemos os dados empiricos que apontassem
nessa direcdo, saberiamos, entdo, que essa estratégia é mais eficiente.
Contudo, na falta de estudos que apontem nessa direcdo, parece entao
mais eficiente combater diretamente o especismo. Na falta de razdes para
se pensar que uma estratégia é melhor do que outra, a estratégia direta
parece preferivel. Além disso, existe também a possibilidade, mencionada
antes, de o discurso presente nas estratégias indiretas reforcar ainda mais
o especismo. E importante enfatizar também que essa estratégia, apesar
de apelar a razdes indiretas para se deixar de explorar os animais, possui
uma meta antiespecista, e isso é diferente do discurso que apela a razdes
indiretas justamente por nio compartilhar da meta antiespecista. E esse
segundo tipo de discurso que abordaremos a seguir.

Nenhum outro movimento que luta contra uma discriminacao argu-
menta da maneira que é comum no movimento de defesa animal. Por
exemplo, alguém nao estaria defendendo a consideracdo das mulheres se
argumentasse que uma razao para ndo estuprar é o risco de o estuprador
contrair uma doenca venérea. A abundancia, dentro do movimento de

211



LUCIANO CARLOS CUNHA

defesa animal, de argumentos que niao defendem as vitimas pode revelar
um desconhecimento da argumentacdo basica no debate sobre ética animal
por parte dos ativistas. Contudo, pode também revelar o especismo dos
proprios ativistas. Vejamos.

O termo veganismo é normalmente utilizado em referéncia a pratica
de buscar evitar explorar os animais (seja na alimentacéo, vestimenta, entre-
tenimento etc.). Nesse entendimento comum do termo, fica subentendido
que as pessoas veganas defendem que a exploragao animal ¢ injusta e deveria
ser abolida. Ou seja, seria 0 modo como alguém que rejeita o especismo
se posicionaria em relacdo a explora¢do animal. Contudo, incrivelmente,
nao ¢ assim que pensam muitas pessoas que se intitulam veganas. Varias
dessas pessoas defendem algo como “assim como temos todo o direito de
ndo participarmos da exploracao animal, outras pessoas tém todo o direito
de fazé-lo se assim desejarem: é opcao pessoal”.

Por exemplo, Lemos (2019, s/p) afirma “eu ndo como carne porque
ndo me sinto bem em comer uma criatura que foi morta”, mas lamenta que “o
preco da carne esta subindo no Brasil. Isso significa que muitas familias nao
vao poder se alimentar do jeito que querem porque ndo tém dinheiro. Muito
triste”. E conclui: “Temos direito de fazer escolha [...] agora, tentar impor??
[...] Ah, mas vocé tem que ser vegano como eu. Nio, ninguém tem que nada”.

Isso acontece porque existem pessoas que excluem produtos de origem
animal por outras razdes que ndo devido a uma rejei¢ao do especismo. Por
exemplo, ha quem o faga por preocupagao com a prépria saide; devido ao
impacto ambiental da exploracao animal; ou por pensar que a exploracao
sobre nao humanos estd conectada com a exploragao sobre humanos. Ja
outras pessoas afirmam que sao veganas “por causa dos animais”, mas com
isso querem dizer que ndo se sentem bem em elas préprias prejudicarem um
animal e, por isso, defendem que ndo ha nada de errado se outras pessoas
quiserem causar sofrimento e morte aos animais. Essas pessoas nao sao
contrarias a exploragao animal. Sequer estao realmente preocupadas com os
animais. Estao preocupadas apenas em exigir que elas préprias ndo tenham
de prejudicar os animais. Ou seja, ndo lutam pelos animais, e sim, por elas
mesmas. Ndo veem o modo como os animais sao afetados como uma ques-
tdao de justica, e sim, como de preferéncia pessoal, como quem diz “ndo me
sinto bem em vestir camiseta azul, mas, quem desejar vestir, ndo ha nada
de errado com isso”. Esse discurso faz sentido no caso da escolha da cor da

212



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

camiseta, uma vez que tal escolha ndo termina em morte e sofrimento de
ninguém. Obviamente, ndo se pode dizer o mesmo da exploracdo animal.

Por isso, é importante enfatizar aqui uma implicacdo pratica 6bvia (e
importante) da consideracao moral: se me importo com o bem de alguém,
vou querer que todo mundo o respeite, e ndo apenas eu. Isto ¢, reconhecer
que devo respeitar alguém implica reconhecer que todos os outros devem
respeita-lo igualmente. Se alguém nega essa implicacao, é porque nao se
importa realmente com esse alguém. Ou seja, as pessoas que mantém o
discurso “sou vegano, mas quem quiser tem todo o direito de matar os
animais” negam que os animais devam receber consideracao moral. Isso é
6bvio, mas nao é muito perceptivel dada a prevaléncia do especismo. Se as
vitimas fossem humanas, dificilmente alguém acreditaria em quem afirmasse:
“me preocupo com essa crianga, e por isso nao causo sofrimento a ela nem
a mato, mas defendo que, quem quiser, tem todo o direito de fazé-lo".

O discurso dessas pessoas revela que, apesar de nao consumirem
animais, possuem uma posicdo moral que é exatamente igual aquela dos
que consomem animais, pois o especismo antropocéntrico ndo diz que hd
obrigacao de desconsiderar os animais nao humanos: em vez disso, nega a
obrigacao de considerd-los. Assim, o que essas pessoas estdo defendendo é
a visao tradicional em relacao aos animais ndo humanos, que reivindica
um alegado “direito” humano de causar sofrimento e morte aos animais
(ainda que elas mesmas escolham nao exercer esse suposto “direito”).
Novamente, nao hd nenhum outro movimento que lute contra alguma
discriminac¢do que afirme coisas similares. Por exemplo, alguém defini-
tivamente ndo seria um abolicionista se afirmasse que ele, pessoalmente,
nao tem escravos, mas que “defende o direito de outras pessoas terem, se
assim desejarem”.

O discurso por parte de pessoas veganas, de que ser vegano é uma
questdo de amor, e nao de justica, também revela que ha pessoas veganas
que nao reconhecem obriga¢des diante dos animais nao humanos, isto é,
sequer reconhecem que os animais nao humanos devem receber consi-
deracdo moral. Por exemplo, Gomes (2019, s/p) afirma que o “veganismo
¢ a maior representacao do verdadeiro amor universal a todos os seres
vivos”, e em seguida acrescenta que “ninguém é obrigado a ser vegano,
afinal ninguém ama algo ou alguém por obrigacdo”. Quando as vitimas sao
humanas, essa visao ¢ amplamente considerada inaceitavel. Por exemplo,
quase ninguém concordaria se fosse dito algo como: “humanos nao tém

213



LUCIANO CARLOS CUNHA

obrigacao de ndo matar outros humanos, afinal, ninguém ama algo ou
alguém por obrigacao”.

Quem adota esse discurso em relagao a exploragao animal normal-
mente mantém que temos justificativa apenas para mostrar os fatos, “porque
as pessoas tém o direito de saber o que acontece”. Por exemplo, Santos (2020,
s/p) defende que “ninguém é obrigado a se tornar vegano ou vegetariano,
mas todos possuem sim o direito de refletir e saber da triste realidade, que
vive escondida dos nossos olhos”. Essas pessoas estao defendendo o direito
dos humanos em terem acesso a informacoes, e ndo defendendo os animais.
Defendem que é correto mostrar como sofrem os animais na exploracao.
Contudo, mantém que é uma afronta discutir as posi¢des morais que as
pessoas assumem. Por isso, defendem que nao devemos criticar o espe-
cismo (algumas dessas pessoas condenam inclusive mostrar os fatos sobre
a exploragao animal, alegando que isso poderia ser ofensivo para algumas
pessoas). Fernandes (2018, s/p), por exemplo, prescreve: “publique videos
informativos veganos [...] ndo se intrometa na dieta e estilo de vida de ter-
ceiros [...] lembre-se que ninguém é obrigado a nada”.

Um primeiro problema grave com esse argumento ¢ que a conclusao
(“hd um dever de nao obrigar os outros a respeitarem os animais”) ndo se
seguiria nem mesmo se a premissa (“ninguém é obrigado a nada”) fizesse
sentido. Ora, se ninguém for obrigado a nada, entdo, ndo temos a obrigacdo
de ndo nos intrometermos “na dieta e estilo de vida de terceiros” e, portanto,
ndo fazemos nada de errado se obrigamos os outros a respeitarem os ani-
mais. O segundo problema é que, muito provavelmente, o que essas pessoas
querem dizer é que temos obrigacdes perante a humanos, mas nao perante
a animais ndo humanos. Contudo, como ja discutimos detalhadamente nos
capitulos 2 e 3, essa posicdo € injustificavel porque as tinicas razoes que real-
mente explicam por que temos obrigacao de respeitar humanos implicam
a0 mesmo tempo que temos a mesma obrigacdo diante de todo e qualquer
ser senciente. O terceiro problema é que o argumento fala de uma situacdo
irreal, como se os defensores dos animais tivessem poder de decidir o que
as pessoas irdo comer. O que os ativistas antiespecistas fazem é informar.
Informar nao inclui apenas descrever a situacdo dos animais; inclui também
apresentar os argumentos éticos que mostram que é injusto discrimina-los
(e, consequentemente, que temos a obrigacdo de respeita-los e que, por
exemplo, direitos legais deveriam proteger os seus interesses, assim como
protegem interesses equivalentes de humanos). Assim, é simplesmente uma
estratégia de retdrica desonesta retratar o fato de se argumentar a favor

214



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

da existéncia de uma obrigacdo como sendo uma imposi¢ao, e a0 mesmo
tempo retratar aimposi¢ao real (causando sofrimento e morte a um nimero
gigantesco de seres) como uma questdo de “opcao pessoal” e “estilo de vida”.
Obviamente, a melhor maneira de nos comunicarmos ao defendermos a
igual consideracao de todos os seres sencientes é falarmos de maneira res-
peitosa com quem ainda consome animais, pois isso é essencial para que
reflitam sobre o especismo. Contudo, isso é completamente diferente de
dizer que “quem quiser, tem todo o direito de causar sofrimento e morte
aos animais”, ou que “tudo é uma questio de op¢ao pessoal”.

Também nao sdo incomuns afirmacdes como “o que ha de errado
com a exploragao animal é a grande quantidade de animais mortos em
escala industrial, por isso, ndo ha nada de errado com a exploracao animal
em pequena escala” ou “o que ha de errado com a exploracao animal em
escala industrial é que é um resultado do uso da tecnologia, por isso, nao
hé nada de errado com a exploracdo animal que utiliza métodos artesanais”.
Essas posi¢oes provavelmente sao mantidas por preocupacao com extingao
de espécies, por uma aversao a tecnologia (por nio ser considerada algo
natural), ou com o esgotamento dos “recursos naturais” (0 que evidencia
que os adeptos dessas posi¢Oes enxergam os animais ndo humanos como
meros recursos). Tais posicionamentos negam que devemos respeitar os
animais ndo-humanos. Seus proponentes sdo, muitas vezes, pessoas que
se intitulam veganas. Por essas e outras razdes'?, varios defensores dos
animais tém enfatizado o termo “antiespecismo’, em vez de “veganismo’,
para se referir a luta pelos animais'®.

Poder-se-ia pensar que a postura contraria a criticar o especismo é
adotada por uma questdo estratégica, na esperanca de que, se apenas mostrar-
mos os fatos, sem criticar o especismo, as pessoas passarao mais facilmente
a respeitar os animais. Contudo, é muito provavel que o motivo real para a
adocdo dessa postura nio seja esse, pois essa seria uma estratégia altamente
ineficaz para mudar a situacdo dos animais. A situacdo dos animais nao
humanos s6 comecou a mudar (ainda que lentamente) nas ultimas décadas
do século XX, depois de milhares de anos de civilizacao, justamente porque
os argumentos em defesa de sua consideracdo moral foram apresentados a

10" Uma razéo adicional é que o termo veganismo diz respeito somente a animais explorados por humanos,

deixando de lado a questao dos danos padecidos pelos animais em decorréncia dos processos naturais.

102

Por exemplo, a pagina MOVA-SE - Movimento pela Vida Animal Sem Especismo (disponivel em https://
www.facebook.com/Mova-se-452687734835582/) enfatiza o termo antiespecismo e contém panfletos com criticas
as atitudes especistas de pessoas que se intitulam veganas.

215



LUCIANO CARLOS CUNHA

um publico maior. Ao decidir como agir, as pessoas acessam as descricoes
de fatos a partir dos principios normativos que seguem. Por exemplo, se for
dito a uma pessoa que um animal sofrera se ela proceder de certo modo, ela
vera nisso uma razao para evitar proceder desse modo apenas se aceitar que
devemos evitar prejudicar os animais. Ha duas licdes para aprendermos a
partir disso: 1) limitar-se a descrever os fatos s6 proporciona alguma mudanga
pratica em relacio aquelas pessoas que ja aceitam considerar os animais nao
humanos (que sdo a imensa minoria) e; 2) por isso, mostrar que ¢ injustifi-
cavel excluir os animais nao humanos da consideracao moral é crucial para
mudar as atitudes diante dos animais. Essa mudanca tem um potencial de ser
ainda maior caso se defenda nao apenas a consideracao moral dos animais
nao humanos, mas a rejei¢do do especismo (pois rejeitar o especismo implica
aceitar a igual consideracdo de todos os seres sencientes).

Assim, o que parece é que a posicao que estamos a discutir é adotada
nao por questdes estratégicas, mas porque seus proponentes tém uma objecao
moral a se criticar o especismo. Isso é evidenciado quando alegam que nao
deveriamos defender direitos legais para os animais, ou sequer argumentar
contra o especismo, porque isso seria “fazer uma imposicdo” aos outros.
Afirmam que “cada um tem o seu tempo de despertar’, e que nao devemos
acelerar esse processo porque seria algo invasivo. Muito provavelmente, tais
pessoas nao pensam dessa maneira quando as vitimas sdo humanas. Nao
defenderiam que os direitos humanos deveriam ser suspensos em respeito
ao “tempo de despertar” dos que querem assassinar e escravizar humanos.
Muito menos defenderiam que ndo devemos condenar o racismo ou o
sexismo. Na verdade, o que estdo a defender é que ha um suposto direito
moral de causar sofrimento e matar os animais ndo humanos. Por isso é que
consideram o mero fato de se argumentar contra o especismo uma imposi¢ao
injustificada, mas ndo pensam o mesmo da proibi¢do de argumentar e nem
mesmo da matanca e tortura sobre os animais nado humanos. O fato de se
inverter as coisas, retratando argumentar contra o especismo e a defesa de
direitos legais para os animais como imposi¢oes injustificadas, e retratando
a proibic¢do de se questionar o especismo como uma ideia “respeitosa com
os outros” parece ter como objetivo justamente impedir que se mostre que
nao ha nenhuma defesa sélida do especismo.

Esse é um discurso comum por parte de pessoas que se intitulam
veganas. Uma vez que o termo veganismo é normalmente associado a
uma defesa dos animais, pode ser um pouco dificil perceber que esse
discurso é, na verdade, uma defesa do especismo. O que essas pessoas

216



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

estdo a defender é a velha ideia de que ndo temos obrigacdes perante os
animais ndo humanos. Para termos uma ideia de como esse discurso é
especista, apesar de aparecer como defesa dos animais, podemos imaginar
0 que pensariamos de pessoas que se apresentassem como defensoras
dos humanos afirmando: “o que devemos fazer é somente mostrar que
é possivel ndo escravizar outros humanos, nio torturar criancas, € ndo
estuprar, mas sem julgar que essas praticas sdo injustas, porque isso seria
impor nosso ponto de vista”.

Por vezes, é defendido que ¢é dificil as pessoas aceitarem considerar
todos os seres sencientes e que, entio, estrategicamente, devemos primeiro
fazer com que todas as pessoas aceitem considerar os humanos, para sé
entao passarmos a defender os animais nao humanos. Ha dois problemas
centrais com essa estratégia. Primeiro, se é dificil que certas pessoas acei-
tem considerar todos os seres sencientes, o remédio para isso é divulgar
os argumentos a favor dessa considera¢ao, e ndo adiar essa divulgacdo. A
imensa maioria das pessoas que é especista acredita que o especismo tem
justificativa. Por isso, apresentar os argumentos que mostram que nao ha
como justificar o especismo tem um grande potencial de fazé-las mudar.
Segundo, considerar humanos nao torna alguém necessariamente mais
receptivo a considerar os outros seres sencientes. A maioria das pessoas ja
considera humanos, mas pelas razoes erradas: por acreditarem que humanos
possuem dignidade, uma inteligéncia superior, uma linguagem, que foram
feitos a imagem e semelhanca de deus etc. Por esse motivo mesmo é que
sao resistentes a aceitar considerar outros seres sencientes. Mas, a razao
que explica realmente por que os humanos importam (a possibilidade de
serem prejudicados e beneficiados) implica automaticamente que todo e
qualquer ser senciente importa. Nao ha por que esconder essa implicagao.
E, o quanto antes uma ideia comeca a ser defendida, antes ela comeca a ter
consequéncias praticas. Entao, estrategicamente, nao ha por que se adiar
falar a favor dos animais. Alids, ndo ha um minuto a se perder.

Em outras vezes, é sugerido que ndo deveriamos comparar o especismo
com o racismo e o sexismo, ou a exploracdo sobre os animais nao humanos
com a escravidao humana ou com o holocausto, ou mesmo fazer qualquer
comparag¢ao entre humanos e ndo humanos, porque as pessoas podem se
ofender com essas comparacdes'®. Ora, mas as comparagdes precisam ser
feitas justamente porque quem se ofende com essas comparacoes ¢ especista,

105 Ver, por exemplo, a posicao de Souza (2016).

217



LUCIANO CARLOS CUNHA

e uma das causas de serem especistas é ndo conhecerem os argumentos
que mostram que o especismo ¢ injustificavel, e que é analogo ao racismo
e ao sexismo. Se hd algo de errado com essas comparagoes, é pelo motivo
oposto: o nimero de vitimas humanas quase desaparece em comparacao
ao numero de vitimas nao humanas.

Quem se ofende com comparar o especismo com o racismo e 0 sexismo
simplesmente ndo entende o que hé de errado com essas trés formas de
discriminacdo. Como vimos no capitulo 3, especismo, racismo e sexismo
violam igualmente o principio da igual consideracdo. Quem acredita que
0 especismo é menos pior do que o racismo e o sexismo simplesmente
ndo entendeu o principio da igual consideracdo. Quem se ofende com a
comparag¢ao entre racismo e especismo o faz por acreditar que comparar
humanos a animais nio humanos é rebaixar os humanos. Contudo, essa
crenga ¢ exatamente um exemplo de especismo, algo que, como vimos em
detalhes nos capitulos 2, 3 e 4, ndo ha como justificar.

A sugestdo de ndo defender os animais ndo humanos até que todos
respeitem os humanos, e de ndo comparar a discrimina¢ao sobre os ani-
mais ndo humanos com discriminacdes sobre humanos, sio muitas vezes
apresentadas como estratégias para se conseguir um resultado melhor para
os animais. Contudo, existe a possibilidade de serem defesas das praticas
especistas apresentadas como estratégias a favor dos animais. Quando alguém
percebe que certa posi¢ao é implausivel, mas nao quer abrir méo dela, é
sempre possivel manter que questiona-la pode ter o efeito inverso, mesmo
que isso nao seja verdade. Enquanto uma posicdo do tipo “ndo devemos
nos importar com os animais enquanto existirem humanos necessitados”
¢ assumidamente especista, uma posicdo do tipo “vamos nos preocupar
primeiro com humanos porque isso serd melhor para defender os animais”,
é apresentada como uma defesa dos animais ndo humanos. O primeiro tipo
de posicdo recebe facilmente oposi¢ao por parte de quem se preocupa com
os animais nao humanos. Ja o segundo tipo, por ser apresentada como defesa
dos animais nao humanos, nao recebe a mesma oposi¢ao, apesar de propor
exatamente a mesma coisa.

Assim, é preciso diferenciar duas estratégias para se manter as pra-
ticas especistas. Na primeira, alguém declaradamente discorda da igual
consideracgdo dos seres sencientes e argumenta a favor do especismo. Como
argumentei nos capitulos 2, 3 e 4, penso que nao existem argumentos sélidos
a favor do especismo e que, portanto, devemos aceitar a igual considera-

218



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

cdo. Contudo, apesar disso, essa estratégia de defesa do especismo néo é
desonesta intelectualmente: ela mantém certa posicdo e argumenta a favor
dela. Ja na segunda estratégia, alguém afirma que rejeita o especismo, mas
avisa que jamais deveriamos critica-lo, pois isso “ofenderia a sensibilidade
do publico”. Essa estratégia, diferentemente da primeira, tem como objetivo
impedir o debate sobre o especismo.

Para os proponentes dessa segunda estratégia nao importa saber se
realmente existem ou nao boas razdes para privilegiarmos humanos e para
darmos uma atencdo maior as discriminacoes sobre humanos e outros
problemas que os afetam. Alids, o objetivo dessa estratégia é justamente
impedir a discussao sobre essas questoes. Isso sugere que, muito provavel-
mente, essa tentativa de impedimento do debate acontece porque sabem que
nao héa argumentos sélidos a favor do especismo. Ora, se alguém defende
uma ideia e tem argumentos sélidos a favor dela, vai querer que as outras
pessoas que discordam exponham seus argumentos contrarios, pois isso
lhe dara a oportunidade de explicar o que ha de errado com esses argu-
mentos. Por outro lado, se alguém nao sabe defender a sua ideia, ou sabe
que a sua ideia estd completamente equivocada, mas ndo quer abrir mao
dela, provavelmente tentard impedir que essa ideia seja questionada. Um
exemplo notavel é quando defensores de praticas especistas (o que, como
vimos, inclui varias pessoas que se intitulam veganas) argumentam que os
antiespecistas deveriam ser proibidos de discutir essas praticas, porque,
supostamente, sé quem participa delas teria o “lugar de fala” sobre elas
(entendida como “o direito de julgar se elas sdo justas ou ndo”). Claramente
essa é uma tentativa de silenciar o debate.

Como mencionado, os proponentes de que ndo devemos criticar
0 especismo muitas vezes apresentam sua proposta como uma sugestao
estratégica, alertando que poderiamos criar rejeicdo em algumas pessoas.
Um problema sério com essa sugestao é que, mesmo se criticar o especismo
criasse rejeicdo em algumas pessoas, isso seria insuficiente para apoiar a
conclusdo de que nao criticar o especismo teria necessariamente melhores
resultados, pois criticar o especismo ainda assim poderia fazer com que
um nimero muito maior de pessoas passasse a rejeitar o especismo, em
comparagao a estratégia de ndo criticar o especismo.

E, como vimos, a “sugestdo estratégica” pode ser uma maneira de
disfarcar uma objecao moral. Dificilmente estratégias similares seriam suge-
ridas em relagao a discriminacdes que afetam humanos. Qualquer um que

219



LUCIANO CARLOS CUNHA

sugerisse, por exemplo, jamais criticar o sexismo (devido ao risco de “criar
rejeicdo no publico”) como uma medida para combater essa discriminacdo
seria visto com desconfianca, ainda mais quando sequer apresenta alguma
razao para pensarmos que ha uma conexao entre ndo criticar a discrimi-
nacao e a discriminacdo diminuir. Pelo contrario: parece que, para que as
atitudes discriminatdrias diminuam, é necessario que as discriminagoes
comecem antes a serem criticadas. Entao, por que esse argumento é aceito
em relagao ao especismo? Provavelmente porque os seus proponentes
sao especistas. Provavelmente possuem uma obje¢do moral a se criticar o
especismo: “criticar o especismo ofende alguns humanos, logo, é errado
criticar o especismo”.

Ora, essa posicao é exatamente especista. O interesse menor dos
humanos em nao terem uma crenca desafiada recebe peso maior do que
o sofrimento e as vidas de animais nao humanos. O mesmo se pode dizer
da aversao a se comparar o especismo com formas de discriminacdo que
afetam humanos, como o racismo e o sexismo. Essa aversao é injustificavel
justamente por ser especista, pois dd uma importancia maior a combater uma
forma de discriminacao porque ela afeta humanos, mesmo que a discrimi-
nagao sobre os animais ndo humanos afete uma quantidade imensamente
maior de individuos, que geralmente estao em uma situacdo muito pior, e
haja muito menos pessoas lutando por eles. Isso mostra que o especismo esta
presente inclusive quando os humanos avaliam a importancia de cada causa.

Por vezes, a aversdo a se comparar racismo e especismo ¢ defendida,
curiosamente, com um apelo a ideia de igual consideracao. O argumento é o
de que, se ndo héjustificativa para deixar de levar em conta os interesses de
um ser senciente, entdo, nao devemos comparar o especismo com o racismo,
ou fazer qualquer outra comparacdo entre humanos e nao humanos, pois
isso “ofenderia a sensibilidade” de certos humanos, e, assim, nio estariamos
levando em conta o seu interesse em nao ter a sensibilidade ofendida. Essa
¢ uma interpretacdo completamente equivocada da igual consideracao.
Em primeiro lugar, é discutivel se deveriamos considerar interesses que,
eles proprios, violam a igual consideracdo. Os préprios proponentes desse
argumento dificilmente responderiam afirmativamente se as vitimas fossem
humanas. Por exemplo, nao diriam que devemos evitar defender a igual
consideragao entre humanos em respeito aos racistas que se sentiriam
ofendidos. Se pensam que, no caso do especismo, temos de levar em conta
a possibilidade de “ferir a sensibilidade” dos especistas ao compararmos o
especismo com discrimina¢oes que afetam humanos, entdo é porque sdo, eles

220



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

proprios, especistas. Em segundo lugar, mesmo que estivéssemos tratando
de interesses humanos que nao violam a igual consideracao, levar em conta
esses interesses ndo implica necessariamente que temos de atendé-los. O
que o principio da igual consideracao diz é que os interesses de um indi-
viduo devem receber o mesmo peso que interesses semelhantes de outros
individuos. Isso ndo implica que necessariamente devemos atender esses
interesses do individuo em questdo: pode acontecer que, se atendermos
esses interesses, um nimero maior de interesses igualmente importantes
(ou mais importantes) de outros individuos deixem de ser atendidos (por
vezes, de um nimero muito maior de individuos). Por essa razdo, o apelo a
igual considera¢do nao pode sustentar a aversao a se comparar o especismo
e formas de discriminac¢do que afetam humanos.

A discussao acima sugere que, comparando-se um mundo com pes-
soas que nao consomem animais, mas defendem as praticas especistas, com
um mundo com ativistas antiespecistas, as consequéncias em longo prazo
para os animais provavelmente serao muitissimo diferentes. As primeiras
ndo tentardo fazer com que a explorag¢do animal seja abolida. Muito menos
tentardo fazer com que a situacdo dos animais como um todo melhore.

Como discutimos no capitulo 8, se alguém considera realmente os
animais, vai querer ajuda-los, independentemente de se a origem do dano
surge de praticas humanas ou de causas naturais. Em contrapartida, se
alguém ndo consome animais por razdes antropocéntricas ou ambienta-
listas, ndo necessariamente desejara prevenir os danos naturais (ou mesmo
os antropogénicos) que os animais sofrem (podera até mesmo ser contrario
a ajudar'®). Além disso, a difusdo do nao consumo de animais por razdes
antropocéntricas e ambientalistas, por divulgar esses ideais, pode levar as
pessoas a aprovarem outras medidas antropocéntricas e ambientalistas
muito prejudiciais aos animais, muitas vezes gerando uma quantidade de
sofrimento e de mortes (por incrivel que possa parecer inicialmente) mui-
tissimo maior do que a propria exploracao animal (como discutimos em
detalhes em todo o capitulo 8).

Um aumento no nimero de pessoas que ndo consomem animais
necessariamente diminui a quantidade de animais que seriam explorados,
mas, ndo necessariamente diminui a quantidade de animais sofrendo como
um todo. Os animais sdo prejudicados ndo apenas pela exploracao, mas, por

1% Um estudo conduzido pela Animal Charity Evaluators (2016a) fornece evidéncias de que tentar influenciar
a diminuicéo do consumo de produtos de origem animal com argumentos ambientalistas influencia as pessoas
a rejeitarem medidas que ajudariam os animais na natureza vitimas de danos naturais.

221



LUCIANO CARLOS CUNHA

danos colaterais de atividades humanas e também (especialmente) por danos
naturais. Se nossa preocupacdo é com o bem dos animais, temos de levar
em conta os danos totais sobre eles em longo prazo, e nao apenas os danos que
resultam da exploracdo ou que estdo mais préximos do presente. Se os danos
como um todo irdo diminuir ou aumentar, e o quanto, é algo que depende
crucialmente da visao de mundo que difundimos, pois visdes de mundo
guiam todas as outras decisdes de outras pessoas ao longo do tempo. E é
por esse motivo que o boicote aos produtos de origem animal motivado pela
consideracao dos animais possui consequéncias muito distintas em longo
prazo, em comparacdo a quando é motivado pelos ideais antropocéntricos
e ambientalistas. Vejamos outro exemplo pratico.

Um dos slogans ambientalistas a favor de uma alimentacdo a base de
vegetais é o de que, como tal pratica requer uma menor area de plantio (uma
vez que a maior parte dos graos produzidos no mundo é utilizada para engor-
dar os animais na explora¢io), uma quantidade maior de area poderia ser
deixada para a expansao/restauracio do territorio natural (TAYLOR, 1986,
p. 296). Contudo, como vimos no capitulo 8, a expanséo/ restauracdo de tais
areas faria com que provavelmente nelas existissem animais que maximizam
o numero de filhotes e, em consequéncia, a quantidade de seres sofrendo
intensamente e morrendo prematuramente seria maximizada com uma
eficiéncia muitissimo maior do que aquela presente na exploracao animal
ou nos efeitos colaterais da agricultura. Esse ¢ um dos motivos pelos quais
o boicote ao consumo de animais divulgado por razdes antropocéntricas,
e principalmente ambientalistas, tem grandes chances de ser contraprodu-
cente e aumentar gigantescamente o sofrimento e quantidade de mortes
dos animais em longo prazo. Em um mundo onde a considera¢ao moral
dos seres sencientes estivesse amplamente difundida, uma alimentacao sem
o uso de animais provavelmente continuaria requerendo uma menor area
para plantio (em comparacao a exploracao), mas, provavelmente as areas
restantes ndo seriam utilizadas para a expansao do territério natural.

Assim, o potencial que 0 ndo consumo de produtos de origem animal
tem de beneficiar os animais, por incrivel que pareca, estd muito mais no
ideal que ele poderia ajudar a divulgar do que em consequéncias diretas de
nao se consumir animais, pois o tipo de ideal divulgado possui consequén-
cias muito maiores em longo prazo do que as consequéncias decorrentes
da exploracao animal. Contudo, esse potencial positivo para os animais s6
existe se 0 ndo consumo de animais for divulgado por razoes de conside-
racdo pelos animais.

222



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

14. Conclusdes

Neste capitulo, nossas principais conclusoes foram:

1) Os principais critérios para determinarmos a importancia de um
problema sao: a escala de dano; a tratabilidade do problema; o grau de negligén-
cia; e a efetividade na ajuda. 2) A situacdo dos animais ndo humanos cumpre
todos esses requisitos. Portanto, deveria ser uma prioridade ajudé-los. 3)
Os seguintes critérios sao vieses, no que diz respeito a medir a importancia
de um problema: espécie, niveis de inteligéncia, tamanho e origem do dano. 4)
Devemos buscar evitar os seguintes vieses, para sermos eficientes em nossas
estratégias: viés dos casos individuais, viés do curto prazo, raciocinio motivado,
viés de confirmacao, insensibilidade ao alcance, heuristica de disponibilidade, viés
da propor¢do, e viés da propor¢do temporal. 5) A preocupacdo com o futuro,
por cumprir todos os critérios para se determinar a importancia de um
problema, deveria ser uma prioridade. 6) Apelar a razdes antropocéntricas
ou ambientalistas visando defender os animais tem alta probabilidade de ter
um saldo (altamente) negativo para os animais em longo prazo. 7) Divulgar
a consideracao pelos seres sencientes, independentemente de espécie, grau
de capacidades, tamanho, origem do dano, substrato e temporalidade é
uma das estratégias mais promissoras em termos de prevenir situacoes
extremamente negativas para os seres sencientes no futuro.

Se ndo testarmos constantemente se estamos adotando um critério
relevante ou se estamos nos baseando em vieses, ndo seremos o mais efi-
ciente que poderiamos em tornar o mundo um lugar menos pior. Pior ainda,
corremos o risco de aumentarmos ainda mais o que ha de negativo (por
exemplo, o sofrimento e as mortes prematuras) no mundo. Dai a impor-
tancia crucial de avaliarmos criticamente de maneira constante os critérios
que adotamos para escolher que causas priorizar e que estratégias adotar.

223






CONCLUSOES FINAIS

Ao longo deste livro, discutimos vérias questoes éticas centrais: “quem
deve receber consideracdo moral?”; “que critério adotar para saber o quanto
deveriamos nos empenhar em evitar de prejudicar e em ajudar alguém?”;
“quando e por que a morte é um prejuizo?”; “como medir a gravidade do
dano da morte?”; “quais sdo nossos deveres negativos e positivos?”; “como
escolher que causas priorizar ajudar?”; “que estratégias seguir para tornar
o mundo menos pior de maneira eficiente?” etc. Se as conclusoes as quais
chegamos sao baseadas em argumentos sélidos, a humanidade tem se baseado
ao longo das eras em todo o tipo de critério irrelevante para responder a
essas questoes: espécie, tamanho, grau de empatia gerada no agente, saber
se 0 dano é ou ndo de origem natural etc. E, os critérios mais obviamente
relevantes (saber se quem sera afetado por nossa decisao é passivel de ser
prejudicado ou beneficiado, e a quantidade de prejuizos e beneficios que
decorreria de cada curso de acao) sdo raramente adotados, e, muitas vezes,
sd0 até mesmo vistos como critérios “excéntricos”. A adocio dos critérios
irrelevantes tem como resultado um mundo onde o sofrimento extremo e
as mortes prematuras sao maximizados.

Os animais ndo humanos sao prejudicados de inimeras maneiras, seja
por parte de praticas humanas, seja pelos proprios processos naturais. A
quantidade de animais ndo humanos em situacao de sofrimento extremo e de
suas mortes prematuras é tao gigantesca que simplesmente deixa minuscula
a quantidade total de humanos. A situa¢ao dos animais deveria receber uma
atencdo primordial em ser modificada, por varias razdes: a quantidade de
vitimas, a gravidade da situacdo de cada vitima, a possibilidade de se fazer
muito para ajuda-los e haver muito poucas pessoas empenhadas nisso.

Se os seres sencientes importam, entdo, o melhor é que busquemos,
da maneira mais eficiente possivel, o melhor mundo para eles (o que inclui
0s ja existentes e também os que existirdo no futuro). Se ndo planejarmos
criteriosamente nossas investidas em tentar tornar o mundo menos pior,
faremos muito menos do que poderiamos fazer. Ou, pior ainda, poderemos
ser contraproducentes e aumentar ainda mais a quantidade de sofrimento
no mundo. Por exemplo, vimos que o movimento de defesa animal tende
a ndo perceber que o ambientalismo estd em conflito com a considera-
¢do pelos animais. Como resultado, tende a apoiar metas ambientalistas

225



LUCIANO CARLOS CUNHA

pensando que elas beneficiarao os animais, quando na verdade terdo o
efeito contrario. Vimos também que os processos naturais ja tendem a
maximizar o sofrimento e a quantidade de mortes prematuras dos seres
sencientes, independentemente de acdo humana (e, o que pode parecer
surpreendente a primeira vista, de uma maneira gigantescamente maior
do que aquela decorrente de acao humana). A maior parte do movimento
de defesa animal ndo sabe disso, e tende a apoiar praticas que aumentarao
ainda mais essa quantidade de sofrimento e de mortes que resulta dos
processos naturais.

Esse cenario desolador nao deveria ser uma razdo para desanimarmos
de tentar muda-lo. Pelo contrario. Se as coisas estdo tdo ruins assim, essa é
mais uma razao para nos empenharmos fortemente em mudar tal cenario
o quanto antes, da maneira mais bem planejada e eficiente possivel (se o
cenario nao fosse tdo ruim, talvez pudéssemos relaxar um pouco mais). Ha
muito o que podemos fazer para melhorar tal cenario.

Ha também motivos para ndo desanimarmos. A quantidade de pes-
soas que lutam por um mundo melhor para todos os seres sencientes esta
aumentando consideravelmente nas tltimas décadas. Ha que se levar em
conta, também, que a discussao sobre esses topicos é historicamente muito
recente. Por exemplo, a discussdo sobre o tema do especismo comegou
apenas em meados da década de 1970. Em tao pouco tempo, é esperancoso
ver a quantidade de pessoas que passaram a se empenhar em lutar pelos
seres sencientes.

Além disso, como vimos, as decisdes de um unico individuo afetam
muitos outros, sejam individuos ja existentes, ou que existirdo no futuro.
Cada uma de nossas decisdes importa, e muito, pois afeta uma grande
quantidade de seres sencientes, seja como consequéncia direta de nossas
decisdes, seja como consequéncia do modo como influenciamos outras
pessoas a tomarem decisdes. Cada minuto perdido conta. Algumas pessoas
poderiam enxergar essa condi¢cdo como um martirio. Contudo, ndo ha por
que se ver as coisas necessariamente dessa maneira. Em vez disso, podemos
enxergar tal condicdo como uma oportunidade tnica de fazer a diferenca
para melhor nas vidas de uma quantidade vastissima de seres sencientes.
Se tal condicao pode parecer um martirio para algumas pessoas, basta lem-
brar da situa¢do de cada animal em uma granja industrial, experimentando
sofrimento extremo 24 horas por dia, durante todos os dias de suas vidas,
ou de cada animal que nasce apenas para morrer lentamente de fome e

226



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

de doencas na natureza, para percebermos que o que eles passam é que é
o verdadeiro martirio e que temos uma oportunidade preciosa de mudar
essa situacao.

Outra constatagao que deveria nos animar é que é facil explicar o
motivo pelo qual os critérios da visdo predominante sdo irrelevantes. Sao
critérios que recebem ampla aceitacao porque as pessoas geralmente nao
param para pensar sobre eles. Além disso, os argumentos em defesa da
consideracdao moral plena dos seres sencientes sdo baseados em principios
muito simples e de facil entendimento. E mais: uma grande parte das pes-
s0as nao apenas ja aceita tais principios, como também os considera mais
plausiveis do que os critérios da visao predominante. Considere as seguintes
ideias: “ndo devemos ser tendenciosos em nossos julgamentos”; “devemos
nos guiar pelo que é relevante”; “alguém precisa de consideragdo porque é
passivel de ser prejudicado e beneficiado”; “o sofrimento é uma experién-
cia intrinsecamente ruim”; “devemos evitar que coisas ruins acontecam”;
“devemos ver os fatos como sao e ndo como gostariamos que fossem” etc.
Boa parte das pessoas, quando pensa sobre essas ideias, as considera muito
mais plausiveis do que afirmac¢des como, por exemplo, “apenas o sofrimento
humano importa”, “o que devemos considerar sao entidades abstratas como

s . ”» “« . . ~ . »
espécies” ou “o sofrimento de origem natural nao importa”.

Se nosso objetivo é conseguir um mundo com menos sofrimento e
danos em geral, temos de ser epistemicamente humildes e estarmos abertos
arepensar nossas prioridades e estratégias quantas vezes forem necessarias.
Enquanto predominar a visao de que a preocupagao séria e sistematica com
essas questoes é uma “perda de tempo de intelectuais indteis” e a visio de que
“todos deveriam se unir em vez de debater”, jamais chegaremos no melhor
resultado que poderiamos, e corremos um grande risco de tornarmos o
cendrio muitissimo pior do que ja é.

Ha uma quantidade astronémica de sofrimento no mundo. Se essa
quantidade vai diminuir ou aumentar e, em que medida, depende crucial-
mente de se existirdo, dentre nds, pessoas que se preocuparao em pensar
cuidadosamente nos critérios que utilizam para tomar suas decisoes praticas.
E por esse motivo que a maneira como vocé decide individualmente tem um
grande impacto. Se esse grande impacto tera saldo negativo ou positivo e
qual sera o tamanho desse impacto negativo ou positivo, é algo que depende
crucialmente do quao minuciosamente vocé avaliara as razdes contrarias
e favoraveis a cada curso de acio.

227



LUCIANO CARLOS CUNHA

Assim, cabe a n6s, que ja sabemos que ndo hé justificativa para negar
consideracao moral plena a um ser senciente; que o especismo ¢é injustifi-
cavel; que os animais sdo altamente prejudicados em sua exploracgio; que
o ambientalismo e a consideracdo pelos animais sdo coisas opostas; que a
situagdo dos animais na natureza é extremamente negativa ja em decorréncia
dos processos naturais; que um dano nao ¢ menos importante se tem origem
em causas naturais; e que ndo ha justificativa para se importar menos com
0 que acontecera em um futuro distante, mostrar para o maior nimero
de pessoas os argumentos que fundamentam essas conclusoes, para que
entdo nosso impacto positivo possa ser o maior possivel. Alids, ndo parece
haver qualquer outra coisa que possamos tentar fazer na vida que poderia
ter um impacto tao positivo nas vidas de tantos seres sencientes. Trata-se,
portanto, de uma decisdo das mais importantes, sendo a mais importante,
que temos de tomar.

228



REFERENCIAS

ACADEMY OF NUTRITION AND DIETETICS. Position of the Academy of
Nutrition and Dietetics: Vegetarian Diets. Journal of the Academy of Nutrition and
Dietetics,v. 116,n. 12, p. 1970-1980, 2016. Disponivel em: https://www.ncbi.nlm.
nih.gov/pubmed/27886704. Acesso em: 15 fev. 2019.

ADAMS, C.; DONOVAN, J. Beyond Animal Rights: A Feminist Caring Ethic for the
Treatment of Animals. New York: Continuum, 1996.

ALPHEY, L.; BENEDICT, M.; BELLINI, R.; CLARK, G. G.; DAME, D. A.; SERVICE,
M. W.; DOBSON, S. L. Sterile-insect methods for control of mosquito-borne
diseases: An analysis. Vector-Borne and Zoonotic Diseases, v. 10, p. 295-311, 2010.

ALTHAUS, D.; GLOOR, L. Reducing risks of astronomical suffering: a neglected
priority. Foundational Research Institute. 2016. Disponivel em: https://foundatio-

nal-research.org/reducing-risks-of-astronomical-suffering-a-neglected-priority/.
Acesso em: 15 fev. 2019.

ANIMAL CHARITY EVALUATORS. Does Animal Advocacy Messaging Influence
Support for Policies Affecting Wild-animal Suffering? Animal Charity Evaluators,
2016a. Disponivel em: https://animalcharityevaluators.org/advocacy-interventions/
prioritizing-causes/wild-animal-suffering-survey-report/. Acesso em: 28 mar. 2020.

ANIMAL CHARITY EVALUATORS. Why farmed animals? Animal Charity Evalua-
tors, 2016b. Disponivel em: https://animalcharityevaluators.org/donation-advice/
why-farmed-animals/. Acesso em 23 fev. 2020.

ATTFIELD, R. Biocentrism, Moral Standing and Moral Significance. Philosophica,
v. 39, p. 47-58, 1987.

BASTIAN, B.; LOUGHNAN, S.; HASLAM, N.; RADKE, H. R. Don’t mind meat?
The denial of mind to animals used for human consumption. Personality and Social
Psychology Bulletin, v. 38, p. 247-256, 2012.

BAUMANN, T. S-risks: An introduction. Reducing Risks of Future Suffering: Toward
a responsible use of new technologies, 2017. Disponivel em: http://s-risks.org/intro/.
Acesso em: 15 fev. 2019.

BENTHAM, J. Introduction to the principles of moral and legislation. Oxford: Oxford
University Press, 1996.

229



LUCIANO CARLOS CUNHA

BENSON, J. Duty and the Beast. Philosophy, v. 53, p. 529-549, 1978.
BERNSTEIN, M. Neo-speciesism. Journal of Social Philosophy, v. 35, p. 380-390, 2004.

BLANCOU, J,; PASTORET, P.P,; BROCHIER, B.; THOMAS, L.; BOGEL, K. Vac-
cinating Wild Animals Against Rabies. Scientific and Technical Review of the Office
International des Epizooties, v. 7, n. 4, p. 1005-1013, 1988.

BONNARDEL, Y. Contre l'apartheid des espéces: A propos de La prédation et
de l'opposition entre écologie et libération animale. Les cahiers antispécistes, v. 14,
1996. Disponivel em: http://www.cahiers-antispecistes.org/contre-lapartheid-
-des-especes/. Acesso em: 4 maio 2017.

BONNARDEL, Y. En finir avec I'idée de Nature, renouer avec I'éthique et la
politique. Les temps modernes, 2005. Disponivel em: http://tahin-party.org/textes/
finir-idee-nature_texte-seul_format- -lettre.pdf. Acesso em: 15 fev. 2019.

BOVENKERK, B.; STAFLEU, F.; TRAMPER, R.; VORSTENBOSCH, J.; BROM,
F. W. A. To Act or Not to Act? Sheltering Animals from the Wild: a Pluralistic
Account of a Conflict between Animal and Environmental Ethics. Ethics, Place
and Environment, v. 6, n. 1, p. 13-26, 2003.

CABANAC, M.; CABANAC, A. J.; PARENT, A. The emergence of consciousness
in phylogeny. Behavioural Brain Research, v. 198, p. 267-272, 20009.

CALLICOTT, J. B. Animal Liberation: A Triangular Affair. Environmental Ethics,
v.2,p.311-338, 1980.

CALLICOTT,J. B. Moral Considerability and Extraterrestrial Life. In: HARGROVE,
E. (org.). The Animal Rights/Environmental Ethics Debate: The Environmental Pers-
pective. Albany: State University of New York, 1992, p. 137-150.

CALLICOTT, J. B. The Case Against Moral Pluralism. Environmental Ethics, v. 12,
p. 99-124, 1990.

CALLICOTT, J. B. The Land Ethic. In: JAMIESON, D. (org.). A Companion to
Environmental Philosophy. Oxford: Blackwell, 2000, p. 204-217.

CALLICOTT, J. B. The Land Ethic: Key Philosophical and Scientific Challenges.
Ideas Matter Lecture Series: The Legacy of Aldo Leopold. Corvallis: Oregon State
University, 1998. Disponivel em: http://liberalarts.oregonstate.edu/sites/liberalarts.
oregonstate.edu/files/history/ideas/callicott_landethic.pdf. Acesso em: 4 maio 2017.

230



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

CAMPBELL, S. Animals, Babies and Subjects. Southern Journal of Philosophy, v.
39, p. 157-169, 2001.

CARRUTHERS, P. The animal issue: Moral theory in practice. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1992.

CAVIOLA, L.; FAULMULLER, N; EVERETT, J. A. C.; SAVULESCU, ].; KAHANE,
G. The evaluability bias in charitable giving: Saving administration costs or saving
lives? Judgment and Decision Making, v. 9, p. 303-315, 2014.

CHANDROO, K. P; YUE, S.; MOCCIA, R. D. An evaluation of current perspecti-
ves on consciousness and pain in fishes. Fish and Fisheries, v. 5, p. 281-295, 2004.

CLARK, S. R. L. The Moral Status of Animals. Oxford: Claredon Press, 1977.

CLEMENT, G. The Ethic of Care and the Problem of Wild Animals. Between the
Species, v. 13, n. 3, 2003. Disponivel em: http://digitalcommons.calpoly.edu/bts/
vol13/iss3/2/. Acesso em: 4 maio 2017.

CONABIO. Estratégia Nacional Sobre Espécies Exdticas Invasoras. Ministério
do Meio Ambiente, Secretaria de Biodiversidade de Florestas, 2009. Disponivel em:
http://www.institutohorus.org.br/download/marcos_legais/Resolucao_ CONA-
BIO_n5_EEI_dez_2009.pdf. Acesso em: 14 dez. 2020.

CONNELL, J. H.; SOUSA, W. P. On the Evidence Needed to Judge Ecological
Stability or Persistence. The American Naturalist, v. 121, n. 6, p. 789-824, 1983.

COUNCIL OF EUROPE. Convention on the conservation of european wildlife and
natural habitats: Recommendation on the eradication of the ruddy duck (oxyura
jamaicensis) in the western palaearctic by 2020. Standing Committee 36th meeting
Strasbourg, 15-18 Nov. 2016. Disponivel em: https://rm.coe.int/0900001680746643.
Acesso em: 14 dez. 2020.

COWEN, T. Policing nature. Environmental Ethics, v. 25, p. 169-182, 2003.
CRISP, R. Equality, Priority, and Compassion. Ethics, v. 113, p. 745-763, 2003.

CROOK, R.]J.; WALTERS, E. T. Nociceptive behavior and physiology of molluscs:
Animal welfare implications. ILAR Journal, v. 52, p. 185-195, 2011.

CUNHA, L. C. If Natural Entities Have Intrinsic Value, Should We Then Abstain
from Helping Animals Who Are Victims of Natural Processes? Relations: Beyond
Anthropocentrism, v. 3, n. 1, p. 51-63, 2015.

231



LUCIANO CARLOS CUNHA

CUNHA, L. C. Nas teorias consequencialistas, hd um conflito entre o principio
da igualdade e a meta de atingir as melhores consequéncias? Guairacd — Revista
de Filosofia, v. 36, n. 2, p. 55-77, 2020.

CUNHA, L. C. O Principio da Beneficéncia e os Animais Nao Humanos: Uma
Discussao Sobre o Problema da Predacdo e Outros Danos Naturais. Agora: Papeles
de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 99-131, 2011.

CUNHA, L. C. Vitimas da natureza: implicacdes éticas dos danos que os ani-
mais ndo humanos padecem em decorréncia dos processos naturais. 2018. Tese
(Doutorado em Filosofia) — Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC),
Floriandpolis, 2018.

DANIEL, M. S-risks: Why they are the worst existential risks, and how to prevent
them. Foundational Research Institute, 2017. Disponivel em: https://foundational-
-research.org/s-risks-talk-eag-boston-2017/. Acesso em: 15 fev. 2019.

DESCARTES, R. [1637]. Discours de la méthode. Paris: Vrin, 1930.
DEVINE, P. The Moral Basis of Vegetarianismm. Philosophy, v. 53, p. 481-505, 1978.

DIAMOND, C. The Importance of Being Human. In: COCKBURN, D. (org.).
Human Beings. Royal Institute of Philosophy Supplement, v. 29. Cambridge: Royal
Institute of Philosophy, 1991, p. 35-62.

DORADQO, D. Ethical Interventions in the Wild: An Annotated Bibliography.
Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 2, p. 219-238, 2015b.

DORADO, D. El conflicto entre la ética animal y la ética ambiental: bibliografia
analitica. 2015 Tese (Doutorado em Biblioteconomia) — Universidad Carlos III,
Madrid, 2015a.

DYCKN, V. A;; HENDRICHS, J.; ROBINSON, A. S. (org.). Sterile insect technique.
Dordrecht: Springer, 2005.

EA CONCEPTS. Importance, tractability, neglectedness framework. Effective
Altruism, 2016. Disponivel em: https://concepts.effectivealtruism.org/concepts/
importance-neglectedness-tractability/. Acesso em: 10 mar. 2020.

ECKERSLEY, R. Environmentalism and Political Theory: Toward an Ecocentric
Approach. Albany: State University of New York, 1992.

EHNERT, ]J. The argument from species overlap. Blacksburg: Virginia Polytechnic
Institute and State University, 2002.

232



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

ELLIOT, R. Faking Nature: The Ethics of Environmental Restoration. New York:
Routledge, 1997.

EPICURO. Carta a Meneceo. In: EPICURO. Obras. Madrid: Tecnos, 1991, p. 57-65.

ETICA ANIMAL. A importancia do futuro. Etica Animal: ativismo e investigacio
em defesa dos animais, 2019. Disponivel em: https://www.animal-ethics.org/a-
-importancia-do-futuro/. Acesso em: 24 dez. 2020.

ETICA ANIMAL. Experimentos em animais para fins ambientalistas. Etica Ani-
mal: ativismo e investigacio em defesa dos animais, 2017a. Disponivel em: http://
www.animal-ethics.org/experimentos-animais-fins-ambientalistas/. Acesso em:
14 dez. 2020.

ETICA ANIMAL. Heuristica de disponibilidade: quando nossa meméria falha
com os animais. Etica Animal: ativismo e investigacdo em defesa dos animais,
2018. Disponivel em: https://www.animal-ethics.org/heuristica-de-disponibili-
dade-quando-nossa-memoria-falha-com-os-animais/. Acesso em: 23 fev. 2020.

ETICA ANIMAL. Insensibilidade ao alcance: falhando em estimar o nimero de
seres que precisam de nossa ajuda. Etica Animal: ativismo e investigacio em defesa
dos animais, 2017b. Disponivel em: https://www.animal-ethics.org/insensibilida-
de-ao-alcance-falhando-em-estimar-o-numero-de-seres-que-precisam-de-nos-
sa-ajuda/. Acesso em: 23 fev. 2020.

ETICA ANIMAL. Pesca. Etica Animal: ativismo e investigacdo em defesa dos
animais, 2017c¢. Disponivel em: http://www.animal-ethics.org/pesca-pt/. Acesso
em: 14 dez. 2020.

ETICA ANIMAL. Por que a visdo popular dos animais que vivem na natureza
esta errada? Etica Animal: ativismo e investigacio em defesa dos animais, 2017d.
Disponivel em: http://www.animal-ethics.org/por-que-a-visao-popular-dos-ani-
mais-que-vivem-na-natureza-esta-errada/. Acesso em: 15 fev. 2019.

ETICA ANIMAL. Raciocinio motivado e viés de confirmacio. Efica Animal: ativismo
e investigacdo em defesa dos animais, 2016. Disponivel em: https://www.animal-
-ethics.org/raciocinio-motivado-e-vies-de-confirmacao/. Acesso em: 23 fev. 2020.

FAO - Food and Agriculture Organization of the United Nations. Global Capture
Production 1950-2014. Fisheries and Aquaculture Department, Global Statistical
Collections, 2010. Disponivel em: http://www.fao.org/fishery/statistics/global-
-capture-production/query/en. Acesso em: 20 fev. 2017.

233



LUCIANO CARLOS CUNHA

FARIA, C. Animal Ethics Goes Wild: The Problem of Wild Animal Suffering and
Intervention in Nature. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia). Universitat Pompeu
Fabra, Barcelona, 2016.

FARIA, C. Equality, priority and nonhuman animals. Dilemata, v. 14, p. 225-236, 2014.

FARIA, C. Muerte entre las flores: el conflicto entre el ambientalismo y la defensa
de los animales no humanos. Viento Sur, v. 125, p. 67-76, 2012.

FARIA, C. Sobre o bem de tudo e de todos: a conjun¢ao impossivel entre ambien-
talismo e libertagdo animal. Agora: Papeles de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 27-41, 2011.

FARIA, C.; PAEZ, E. Animals in Need: the Problem of Wild Animal Suffering and
Intervention in Nature. Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3.n. 1, p. 7-13,2015.

FARIA, C.; PAEZ, E. Anthropocentrism and speciesism: Conceptual and normative
issues. Revista de Bioética y Derecho, v. 32, p. 95-103, 2014.

FELDMAN, F. Some Puzzles About the Evil of Death. Philosophical Review, v. 100,
p- 205-227, 1991.

FELIPE, S. T. Direitos das minhocas. Veggie €7 tal, 11 dez. 2015. Disponivel em:
http://www.veggietal.com.br/direitos-minhocas/. Acesso em: 1 maio 2017.

FERNANDES, B. N. Postagem do dia 11 de abril de 2018. Facebook: usua-
rio do Facebook. https://www.facebook.com/briannarciso.fernandes/
posts/2361782980513964. Acesso em: 24 mar. 2020.

FERRY, L. Le nouvel ordre ¢’ cologique: 'arbre, 'animal et 'homme. Paris: Grasset, 1992.
FINK, C. The Predation Argument. Between the Species, v. 13, n. 5, p. 1-15, 2005.
FOX, M. A. Animal Liberation: A Critique. Ethics, v. 88, p. 106-118, 1978.

FRANCIONE, G. L. Animals, property and the Law. Philadelphia: Temple University
Press, 1995.

FRANCIONE, G. L. Introduction to Animal Rights: Your Child or the Dog? Phila-
delphia: Temple University Press, 2000.

FRANKLIN, J. H. Animal Rights and Moral Philosophy. New York: Columbia Uni-
versity Press, 2005.

FREY, R. G. Interests and rights: The case against animals. Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 1980.

234



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

FROESE, R;; LUNA, S. No relationship between fecundity and annual reproductive
rate in bony fish. Acta Ichthyologica et Piscatoria, v. 34, p. 11-20, 2004.

GAITA, R. The philosopher’s dog: Friendships with animals. London: Routledge, 2003.

GLOOR, L.; MANNINO, A. The case for suffering-focused ethics. Foundational
Research Institute, 2016. Disponivel em: https://foundational-research.org/the-ca-
se-for-suffering-focused-ethics/. Acesso em: 15 fev. 2019.

GOMES, B.C. Postagem do dia 24 de setembro de 2019. Facebook: usuario
do Facebook. Disponivel em: https://www.facebook.com/photo.php?fbi-
d=133614567997594&set=a.111895520169499&type=3. Acesso em: 24 mar. 2020.

GOMPERT?Z, L. [1824]. Moral inquiries on the situation of man and of brutes. Lon-
don: Open Gate, 1997.

GOODPASTER, K. E. On Being Morally Considerable. Journal of Philosophy, v.
75, p. 308-325, 1978.

GRINDE, B. The evolutionary rationale for consciousness. Biological Theory, v.
7,p.227-236,2013.

GRIFFIN, D. R. Animal Minds. Chicago: University of Chicago Press, 1992.
GRIFFIN, D. R. Animal Thinking. Harvard: Harvard University Press, 1984.
GRIFFIN, D. R. The Question of Animal Awareness. Los Altos: William Kaufman, 1981.
HARRISON, P. Theodicy and animal pain. Philosophy, v. 64, p. 79-92, 1989.

HARSANY]I, J. Cardinal welfare, individualistic ethics, and interpersonal compa-
risons of utility. Journal of Political Economy, v. 63, p. 309-321, 1955.

HETTINGER, N. Valuing Predation in Rolston’s Environmental Ethics: Bambi
Lovers versus Tree Huggers. Environmental Ethics, v. 16, n. 1, p. 3-20, 1994.

HOLTUG, N,; LIPPERT-RASMUSSEN, K. (org.). Egalitarianism: New Essays on
the Nature and Value of Equality. Oxford: Clarendon Press, 2007.

HOLTUG, N. Equality for animals. In: RYBERG, J.; PETERSEN, T. S.; WOLF, C.
(org.). New waves in applied ethics. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2007, p. 1-24.

HORTA, O. Concern for wild animal suffering and environmental ethics: what
are the limits of the disagreement? Les ateliers de ['éthique / The Ethics Forum, v. 13,
n. 1, p. 85-100, 2018.

235



LUCIANO CARLOS CUNHA

HORTA, O. Debunking the Idyllic View of Natural Processes: Population Dynamics
and Suffering in the Wild. Télos, v. 17, p. 73-88, 2010a.

HORTA, O. Discrimination in terms of moral exclusion. Theoria: Swedish Journal
of Philosophy, v. 76, p. 346-364, 2010b.

HORTA, O. Igualitarismo, igualation a la baja, antropocentrismo y valor de la vida.
Revista de Filosofia da Universidad Complutense de Madrid., v.35,n. 1,p. 133-152,2010d.

HORTA, O. La cuestién del mal natural: bases evolutivas de la prevalencia del
desvalor. Agora: Papeles de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 57-75, 2011.

HORTA, O. The ethics of the ecology of fear against the nonspeciesist paradigm:
A shift in the aims of intervention in nature. Between the Species, v. 13, n. 10, p.
163-187,2010c.

HORTA, O. The Scope of the Argument from Species Overlap. Journal of Applied
Philosophy, v. 31, p. 142-154, 2014.

HORTA, O. Un desafio para la bioética: la cuestién del especismo. 2007. Tese
(Doutorado em Filosofia) — Universidade de Santiago de Compostela, Santiago
de Compostela, 2007.

HORTA, O. What is Speciesism. The Journal of Agricultural and Environmental
Ethics, v. 23, p. 243-266, 2010e.

HUME, D. Tratado da Natureza Humana. Traducdo de Débora Danowiski. Sao
Paulo: Editora Unesp, 2000.

JAMIESON, D. Ethics and the environment: An introduction. Cambridge: Cambridge
University Press, 2008.

KAGAN, S. Normative Ethics. Colorado: Westview Press, 1998.

KATZ, E. The Big Lie: Human Restoration of Nature. Research in Philosophy and
Technology, v. 12,1n. 1, 1992, p. 231-241.

KAUFMAN, F. Pre-Vital and Post-Mortem Non-Existence. American Philosophical
Quarterly, v. 36, p. 1-19, 1999.

KAVALIERS, M.; HIRST, M.; TESKY, G. C. A functional role for an opiate system
in snail thermal behaviour. Science, v. 220, p. 99-101, 1983.

KIRKWOOD, J. K.; SAINSBURY, A. W. Ethics of Interventions for the Welfare of
Free-living Wild Animals. Animal Welfare, v. 5, n. 3, p. 235-243, 1996.

236



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

KLEIN, C; BARRON, A. B. Insects have the capacity for subjective experience. Ani-
mal Sentience, v.9,n.1,2016. Disponivel em: https://animalstudiesrepository.org/
animsent/vol1/iss9/1/. Acesso em: 14 jan. 2019.

KORSGAARD, C. Fellow Creatures: Kantian Ethics and Our Duties to Animals.
The Tanner Lectures on Human Values, v. 24, p. 77-110, 2005.

LEAHY, M Against liberation: Putting in animals in perspective. Routledge:
London, 1991.

LEMOS, N. Como ser vegano ou vegetariano e ndo ser chato (é possivel!). Blog
Universa, 5 dez. 2019. Disponivel em: https://ninalemos.blogosfera.uol.com.
br/2019/12/05/como-ser-vegano-ou-vegetariano-e-nao-ser-chato-e-possivel/.
Acesso em: 24 mar. 2020.

LEOPOLD, A. Una ética de la tierra. Madrid: Los libros de la Catarata, 2000.

LEVEQUE, C. Ecology: From Ecosystem to Biosphere. Enfield: Science Pub-
lishers, 2003.

LINKOLA, Pentti. Can life prevail?: A radical approach to the environmental crisis.
London: Integral Tradition Publishing, 2009.

LIPPERT-RASMUSSEN, K. Private discrimination: A prioritarian, desert-accom-
modating account. San Diego Law Review, v. 43, p. 817-856, 2006.

LONGUEIRA MONELOS, A. El sufrimiento animal y la extincidén. Agora: Papeles
de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 43 - 56, 2011.

MACHAN, T. Why Humans May Use Animals. Journal of Value Inquiry, v. 36, p.
9-14, 2002.

MANNINO, A. Crucial questions in the debate about humanitarian intervention
in nature. Giordano Bruno stiftung schweiz, v. 20, 2014. Disponivel em: http://
gbs-schweiz.org/blog/what-the-debate-about-humanitarian-intervention-in-
-nature-hinges-on/. Acesso em: 15 fev. 2019.

MANNINO, A. Humanitarian Intervention in Nature: Crucial Questions and
Probable Answers. Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 1, p. 109-120, 2015.

MANNINO, A; ALTHAUS, D.; ERHARDT, J.; GLOOR, L.; HUTTER, A;; MET-
ZINGER, T. Artificial intelligence: Opportunities and risks — Policy paper by
Effective Altruism Foundation. Effective Altruism Foundation, 2015. Disponivel em:
http://ea-stiftung.org/files/ai-opportunities-and-risks.pdf. Acesso em: 15 fev. 2019.

237



LUCIANO CARLOS CUNHA

MATHER, J. A. Animal suffering: An invertebrate perspective. Journal of Applied
Animal Welfare Science, v. 4, p. 151-156, 2001.

MATHER, J. A,; ANDERSON, R. C. Ethics and invertebrates: A cephalopod pers-
pective. Diseases of Aquatic Organisms, v. 75, p. 119-129, 2007.

MAUTNER, M. N. Life-centered ethics, and the human future in space. Bioethics,
v.23,n. 8, p. 433-440, 2009.

MAYR, E. Populagaes, espécies e evolucao. Sao Paulo: Ed. Nacional, 1977.
MCCLOSKEY, H. J. Moral Rights and Animals. Inquiry, v. 22, p. 23-54, 1979.

MCKAY, C. P,; HAYNES, R. H. Should We Implant Life on Mars? Scientific Ame-
rican, v. 263, n. 6, p. 144, 1990.

MCMAHAN, Jeff. Predators: A response. New York Times, 28 set. 2010b. Disponivel
em: http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/09/28/predators-a-response/.
Acesso em: 1 maio 2017.

MCMAHAN, J. The Ethics of Killing: Problems at the Margins of Life. Oxford:
Oxford University Press, 2002.

MCMAHAN, Jeff. The Meat Eaters. New York Times, 19 set. 2010a. Disponivel
em: http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/09/19/the-meat-eaters/.
Acesso em: 1 maio 2017.

MCMAHAN, J. The Moral Problem of Predation. In: CHIGNELL, A.; CUNEOQ,
T.; HALTEMAN, M. C. (org.). Philosophy Comes to Dinner: Arguments About the
Ethics of Eating. London: Routledge, 2015, p. 268-294.

MIDGLEY, M. Animals and why they matter. Athens: University Georgia Press, 1983.

MILL, J. S. On Nature. In: MILL, J. S. Nature, The Utility of Religion and Theism.
London: Rationalist Press Association, 1904, p. 07-33.

MILL, J. S. Utilitarianism. In: MILL, ]. S. Collected Works, v. 10. London: Routledge
and Kegan Paul, 1969, p. 203-259.

MILLER, H. B. A terminological proposal. Society for the Study of Ethics and Animals
Newsletter, v. 30, 2002.

MITCHELL, J. C.; WALLS, S. C. Cannibalism. In: JORGENSEN, S. E. (org.).
Encyclopedia of Ecology. Amsterdam: Elsevier, p. 513-517, 2008.

238



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

MOOD, A.; BROOKE, P. Estimating the Number of Fish Caught in Global Fishing
Each Year. Fishcount.org.uk, 2010. Disponivel em: http://www.fishcount.org.uk/
published/std/fishcountstudy.pdf. Acesso em: 20 fev. 2017.

MOORE, G. E. Ethics. London: Oxford University Press, 1966.

MOSQUERA, J. The Harm They Inflict When Values Conflict: Why Biodiversity
Does not Matter. Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 1, p. 65-77, 2015.

MOSTERTN,]. jVivan los animales! Madrid: Debate, 1998.

NASS, A. An Answer to W.C. French: Ranking, Yes, But the Inherent Value is the
Same. In: WITOSZEK, N.; BRENNAN, A. (org.). Philosophical Dialogues: Arne Neess
and the Progress of Ecophilosophy. Oxford: Rowman and Littlefield, 1999, p. 146-149.

NASS, A. Ecology, Community and Lifestyle. Cambridge: Cambridge University
Press, 1989.

NASS, A. Should We Try to Relieve Clear Cases of Suffering in Nature? Pan
Ecology, v. 6,n. 1, p. 1-5, 1991.

NASS, A. The Selected Works of Arne Nass: Deep Ecology of Wisdom, v. 10. Dor-
drecht: Springer, 2005.

NAGEL, T. Death. In: NAGEL, T. Mortal Questions. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1980, p. 1-10.

NATIONAL MUSEUM OF NATURAL HISTORY & SMITHSONIAN INSTI-
TUTION. Numbers of insects (species and individuals). Encyclopedia Smithsonian,
2008. Disponivel em: http://www.si.edu/encyclopedia_si/nmnh/buginfo/bugnos.
htm. Acesso em: 15 fev. 2019.

NAVERSON, J. A Defense of Meat Eating. In: REGAN, T.; SINGER, P. (org.). Animal
Rights and Human Obligations. 2. ed. New Jersey: Prentice Hall, 1989, p. 192-195.

NEWMAN, C. Graphic: What animals appear most on National Geographic’s
covers? National Geographic, 31 dez. 2014. Disponivel em: https://www.national-
geographic.com/news/2014/12/150101-national-geographic-magazine-animal-
s-cover-birds-bears-apes-natural-history/. Acesso em: 27 mar. 2020.

NG, Y. Towards Welfare Biology: Evolutionary Economics of Animal Consciousness
and Suffering. Biology and Philosophy, v. 10, n. 3, p. 255-85, 1995.

239



LUCIANO CARLOS CUNHA

NUFFIELD COUNCIL ON BIOETHICS. The ethics of research involving animals.
London: Nuffield Council on Bioethics, 2005.

NUSSBAUM, M. Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species Membership.
Cambridge: Harvard University Press, 2006.

PAEZ, E. Intuitions Gone Astray: between Implausibility and Speciesim — The
Predation and Procriation Problem: a Reply. Relations: Beyond Anthropocentrism,
v.3,n. 1, p. 94-99, 2015.

PARFIT, D. Reasons and persons. Oxford: Oxford University Press, 1984.

PARKER, A.; MEHTA, K. Sterile insect technique: A model for dose optimization
for improved sterile insect quality. Florida Entomologist, v. 90, p. 88-95, 2007.

PATON, W. Man and Mouse. Oxford: Oxford University Press, 1984.

PEARCE, D. A Welfare State for Elephants? A Case Study of Compassionate
Stewardship. Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 2, p. 153-164, 2015.

PEARCE, D. Blueprint for a Cruelty-Free World: Reprogramming Predators. The
Abolitionist Project, 2009. Disponivel em: http://www.abolitionist.com/reprogram-
ming/portugues/index.html. Acesso em: 4 maio 2017.

PETTIT, P. The consequentialist can recognize rights. Philosophical Quarterly, v.
38, p. 42-55,1988.

PETRINOVICH, L. Darwinian dominion: Animal welfare and human interests.
Massachusetts: MIT, 1999.

PLUHAR, E. Beyond Prejudice: the Moral Significance of Human and Nonhuman
Animals. Durham: Duke University Press, 1995.

POLIS, G. A. The evolution and dynamics of intraspecific predation. Annual Review
of Ecology and Systematics, v. 12, p. 225-251, 1981.

POSNER, R. Animal rights: Legal, philosophical and pragmatical perspectives. In:
SUNSTEIN, C.; NUSSBAUM, M. (org.). Animal rights: Current debates and new
directions. Oxford: Oxford University Press, 2004, p. 51-77.

RACHELS, J. Can Ethics Provide Answers? And Other Essays in Moral Philosophy.
Boston: Rowan & Littlefield, 1997.

RACHELS, J. Killing and Letting Die. In: BECKER C.; BECKER, L. (org.). Ency-
clopedia of Ethics, v. 2. New York: Routledge, 2001, p. 947-50.

240



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

RACHELS, J. The End of Life: Euthanasia and Morality. Oxford: Oxford University
Press, 1987.

RACHELS, S. Nagelian Arguments Against Egoism. Australasian Journal of Philo-
sophy, v. 80, n. 2, p. 191-208, 2002.

RAUKKO, E. The first ever insect vaccine PrimeBEE helps bees stay healthy.
Helsinki.fi, 31 out. 2018. Disponivel em: https://www.helsinki.fi/en/news/sus-
tainability-news/the-first-ever-insect-vaccine-primebee-helps-bees-stay-healthy.
Acesso em: 8 set. 2019.

RAUP, D. M.; SEPOSK], J. J. Periodicity of extinctions in the geologic past. Pro-
ceedings of the National Academy of Sciences, v. 81, p. 801-805, 1984.

RAWLS, J. A Theory of Justice. 2. ed. Harvard: Harvard University Press, 1999 [1971].

REGAN, T. The Nature and Possibility of an Environmental Ethic. Environmental
FEthics,v.3,n. 1, p. 19-34, 1981.

REGAN, T. [1984]. The Case for Animal Rights. 2. ed. Los Angeles: University of
California Press, 2004.

REICHMANN, J. B. Evolution, animal “rights” and the environment. Washington:
The Catholic University of America Press, 2000.

ROLLIN, B. Animal Rights and Human Morality. Buffalo: Prometheus Books, 1981.

ROLLIN, B. The Moral Status of Animals and Their Use as Experimental Subjects.
In: KUHSE, H.; SINGER, P. (org.). A Companion to Bioethics. Oxford: Blackwell,
1998, p. 411-424.

ROLLIN, B. The unheeded cry: animal consciousness, animal pain and science.
Oxford: Oxford University Press, 1989.

ROLSTON III, H. Disvalues in Nature. The Monist, v. 75, n. 2, p. 250-278, 1992.

ROLSTON III, H. Respect for life: counting what Singer finds of no account. In:
JAMIESON, Dale (org.). Singer and His Critics. Oxford: Blackwell, 1999, p. 247-268.

ROWLANDS, M. Animal Rights: A Philosophical Defense. London: MacMillan
Press, 1998.

ROWLANDS, M. [1998]. Animal rights: Moral, theory and practice. 2. ed. New
York: Palgrave Macmillan, 2009.

241



LUCIANO CARLOS CUNHA

RUSSELL, B. Education and the good life. New York: Boni & Liveright, 1926.

SABROSKY, C. W. How many insects are there? Systematic Zoology, v. 2, n .1, p.
31-36, 1953.

SANTOS,]J. Postagem do dia 06 de marco de 2015. Facebook: usuario do Facebook. Dis-
ponivel em: https://www.facebook.com/photo.php?fbid=10205881574899952&-
set=a.2737678562581&type=3. Acesso em: 24 mar. 2020.

SAPONTZIS, S. E. Morals, Reason and Animals. Philadelphia: Temple University
Press, 1987.

SAPONTZIS, S. . Predation. Ethics and Animals, v. 5, p. 27-38, 1984.
SCANLON, T. M. What we owe to each other. Harvard: Belknap, 1998.
SCHWEITZER, A. [1923]. Civilizacién y ética. Buenos Aires: Sur, 1962.
SCRUTON, R Animal rights and wrongs. London: Metro, 1996.

SHELTON, J. A. Killing Animals That Don’t Fit In: Moral Dimensions of Habitat
Restoration. Between the Species, v. 13, n. 4, 2004. Disponivel em: http://digital-
commons.calpoly.edu/bts/vol13/iss4/3/. Acesso em: 14 dez. 2020.

SHERWIN, O. M. Can invertebrates suffer? Or how robust is argument-by-ana-
logy? Animal Welfare, v. 10, p. 103-108, 2001.

SIMMONS, A. Animals, Predators, the Right to Life and the Duty to Save Lives.
Ethics €/ the Environment, v. 14,n. 1, p. 15-27, 2009.

SINGER, P. Etica Prdtica. 3. ed. Traducao de Jefferson L. Camargo. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2002.

SINGER, P. Libertacao Animal. Traducao de Marly Winckler. Porto Alegre/Sao
Paulo: Lugano, 2004.

SINGER, P. The significance of Animal Suffering. In: BAIRD, R. M.; ROSENBAUM,
S. E. (org.). Animal Experimentation: the Moral Issues. New York: Prometheus
Books, 1991, p. 56-66.

SMITH, J. A. A question of pain in invertebrates. ILAR Journal, v. 33, p. 25-31, 1991.

SNEDDON, L. U. Evolution of nociception in vertebrates: Comparative analysis
of lower vertebrates. Brain Research Reviews, v. 46, p. 123-130, 2004.

242



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

SNEDDON, L. U. Pain perception in fish: Indicators and endpoints. ILAR Journal,
v. 50, p. 338-342, 2009.

SOUZA, R. F. Conscientizar com empatia ou fincar verdades doa a quem doer? Uma
reflexdo sobre como falar de Direitos Animais. Veganagente, 29 nov. 2016. Disponivel
em: http://veganagente.com.br/conscientizacao-vegana/. Acesso em: 28 mar. 2020.

SOZMEN, B. Relations and Moral Obligations towards Other Animals. Relations:
Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 2, p. 179-193, 2015.

SPOTILA, R. Sea turtles: A complete guide to their biology, behavior, and conser-
vation. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2004.

SUITS, D. B. Why Death Is Not Bad for the One Who Died. American Philosophical
Quarterly, v. 38, p. 69-84, 2001.

TAYLOR, P. Respect for nature. Princeton: Princeton University Press, 1986.

TOMASIK, B. Applied Welfare Biology and Why Wild-Animal Advocates Should
Focus on Not Spreading Nature. Essays on Reducing Suffering, 29 nov. 2016b.
Disponivel em: http://reducing-suffering.org/applied-welfare-biology-wild-ani-
mal-advocates-focus-spreading-nature/. Acesso em: 1 maio 2017.

TOMASIK, B. Convert Grass Lawns to Gravel to Reduce Insect Suffering. Essays on

Reduccing Suffering, 24 dez. 2016¢. Disponivel em: http://reducing-suffering.org/
convert-grass-lawns-to-gravel-to-reduce-insect-suffering/. Acesso em: 1 maio 2017.

TOMASIK, B. How Many Animals are There? Essays on Reducing Suffering, 7 ago.
2019. Disponivel em: http://reducing-suffering.org/how-many-wild-animals-a-
re-there/. Acesso em: 4 maio 2017.

TOMASIK, B. Ideas for Volunteering to Reduce Wild-Animal Suffering. Essays on
Reducing Suffering, 17 dez. 2016a. Disponivel em: http://reducing-suffering.org/
ideas-for-volunteering-to-reduce-wild-animal-suffering/. Acesso em: 1 maio 2017.

TOMASIK, B. One trillion fish. Essays on Reducing Suffering, 1jan. 2012. Disponivel
em: http://reducing-suffering.org/one-trillion-fish/. Acesso em: 15 fev. 2019.

TOMASIK, B. Risks of astronomical future suffering. Foundational Research Institute,
2013. Disponivel em: https://foundational-research.org/risks-of-astronomical-
-future-suffering/. Acesso em: 15 fev. 2019.

243



LUCIANO CARLOS CUNHA

TOMASIK, B. The Importance of Wild-Animal Suffering. Relations: Beyond
Anthropocentrism, v. 3, n. 2, p. 133-152, 2015a.

TOMASIK, B. Why digital sentience is relevant to animal activists. Animal Cha-
rity Evaluators, 2015b. Disponivel em: http://animalcharityevaluators.org/blog/
why-digital-sentience-is-relevant-to-animal-activists. Acesso em: 22 jun. 2019.

TORRES ALDAVE, M. De lobos y ovejas. ; Les debemos algo a los animales sal-
vajes? Agora: Papeles de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 77-98, 2011.

TORRES ALDAVE, M. The Case for Intervention in Nature on Behalf of Animals.
A Critical Review of the Main Arguments against Intervention. Relations: Beyond
Anthropocentrism, v. 3, n. 1, p. 33 - 49, 2015.

VANDEVEER, D. Of beasts, persons and the original position. The Monist, v. 62,
p.- 368-377,1979.

VARNER, G. In Nature’s Interests?: Interests, Animal Rights, and Environmental
Ethics. New York: Oxford University Press, 1998.

VARNER, G. No Holism Without Pluralism. Environmental Ethics, v. 13, p.
175-79, 1991.

WARHURST, M. The REACH files: A policy guide. Brussels: WWEF, 2004. Disponi-
vel em: http://awsassets.panda.org/downloads/reachfilespolicyguide.pdf. Acesso
em: 8 mar. 2020.

WARREN, M. A. Moral Status: Obligations to Persons and other Livings Things.
Oxford: Oxford University Press, 2000.

WENZ, P. S. Environmental justice. Albany: State University of New York Press, 1998.

WETLESEN, J. The Moral Status of Beings Who Are Not Persons: A Casuistic
Argument. Environmental Values, v. 8, p. 287-323, 1999.

WILSON, S. The Species-Norm Account of Human Status. Between the Species,
v. 13, n. 5, 2005. Disponivel em: http://digitalcommons.calpoly.edu/bts/vol13/
iss5/7. Acesso em: 4 maio 2017.

WWF - WORLD WIDE FUND FOR NATURE. WWF’s response to the community
strategy for endocrine disruptors. WWEF: Working to sustain the natural world
for the benefit of people and nature, 2000. Disponivel em: http://awsassets.panda.
org/downloads/edcs.pdf. Acesso em: 8 mar. 2020.

244



INDICE REMISSIVO

A

Abolicionismo  114-118

Abordagem dos interesses relativos ao tempo  107-112
Acusagao de arrogancia  151-153

Acusacdo de impor valores antropocéntricos  156-157

Altruismo eficaz 193

Ambientalismo 27, 29, 31, 42, 57, 61, 95, 125, 130-143, 152, 157, 173-175,
178-179, 191, 197, 206, 225, 228

Antirrealismo moral 53-54, 81-82

Antropocentrismo 26, 28-29, 31, 33-37, 42, 45, 66, 91-92, 95, 104, 121, 125,
129, 131, 140-142, 151- 152, 156, 160, 178-179, 181, 183-184, 186, 197, 206,
208, 210-211, 213, 221-223

Apelo a tradicoes 49-56

Apelo ao equilibrio ecolégico 188-190

Apelo ao natural 45-49, 55,74, 163-165, 168-170
Argumento da existéncia das razoes 146, 167-168, 170, 183
Argumento da forca das razdes 146, 167-168, 170, 183
Argumento da implicacdo 145-146

Argumento darelevancia 42,44,48-49,56-62,66-67,69,71,73-75, 81, 84-85,
87,93, 142,146, 153,170,173

Argumento das capacidades/relacdes 36-42
Argumento das distin¢oes bioldgicas  45-46
Argumento da sobreposicao das espécies  40-41
Argumento do grupo 42-44

Argumento do potencial 41-42

245



LUCIANO CARLOS CUNHA

B
Biocentrismo 94-96, 132-134, 136,175

C

Conlflito entre o ambientalismo e a consideracdo pelos animais  115-117
Conlflitos entre os animais  142-144

Consequencialismo 63-64, 73, 118-121, 127-129, 168

Consideracdo moral direta e indireta 23-24

Considera¢do moral plena 24-25, 29, 31, 39, 40-42, 44, 49, 57, 65-67, 69, 74,
98,113,117-118,121, 129-130, 143, 227-228

Contratualismo 73
Critério da senciéncia 57,71,73,76,92,95
Critério do territério 168-171

Critérios metafisicos 34-37,58

D

Defesa definicional do especismo antropocéntrico 30, 31, 33-35, 40
Deontologia 73, 118-119, 127-128

Dependéncia 159-160

Deveres positivos  121-124, 180, 185

Dinamica populacional e sofrimento animal 146-151

Direitos 36-37,41, 58,73,125-129, 212-216, 219

E

Ecologia 132,178-179

Ecologia do medo 172

Efetividade na ajuda 195-196, 223
Egoismo normativo 77-81

Empatia 29, 36-37,96-98, 197, 200, 225
Epicurismo 99, 100

Escala de dano 194-196, 223

246



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Especismo 27-31, 33-37, 42, 44-47, 49-51, 53, 55-57, 61, 64-69, 77, 81, 96,
114, 118-122, 125, 129, 141-142, 152-154, 172, 178, 186, 191, 196-197, 201,
206, 211-221, 226, 228

Especismo indexical 44-46

Etica de virtudes 73

Etica do cuidado 73

Experiencialismo 71

Experimentac¢do animal 118-121, 137-138, 210

Exploracdo animal 25-26, 29,31, 86,90, 107, 114-121, 126, 136, 147-149, 158,
165, 197, 200-201, 207-215, 221-222, 228

G
Grau de negligéncia 125, 130, 146, 195-196, 223

H

Hedonismo 71

Heuristica de disponibilidade 201-203, 223
Holismo 132-33,136, 175

I

Igual consideracao 24-25,56-57, 61-66, 68-69, 72-74, 77,79, 82, 84-85, 87,
89,92,96-98,114, 116,120,126, 153-155,194,196-197,215-216, 218,220-221

Igualitarismo  62-63,73, 162

Imparcialidade 46, 56-57, 66-69, 73-74, 82,98, 114, 116, 196, 197
Importancia da questdo dos danos naturais  153-154, 160-163, 146, 190
Importancia do futuro  203-207, 209-211, 223, 225-226, 228
Insensibilidade ao alcance 200-201, 223

Inteligentismo 64, 89-91, 129

Irrelevancia da origem do dano  163-168

K

Kantianismo 73

247



LUCIANO CARLOS CUNHA

L
Liberdade 36,58, 115-116, 157-158

M
Magnitude do dano da morte 105-112, 114, 161
Maximin 62-64

Merecimento 84-87

N
Naturocentrismo 132-133, 136,175

Neokantianismo 73

0]
Objecao das plantas  104-105

Objecdo do mundo alternativo 124

P

Papel da ciéncia 178-179

Papel da ética 178-179

Paternalismo 159

Preferencialismo 71

Prioridade 55, 64, 65, 85, 88-89, 129-130, 154-155, 181, 193-195, 223

Prioritarismo 73, 162

R

Raciocinio motivado 198-199, 223
Raciocinio prudencial 204
Regulamentarismo 115-116
Relativismo normativo  50-54
Requerimento da causa imediata 123

Requerimento da intencao 123-124

248



UMA BREVE INTRODUCAO A ETICA ANIMAL
DESDE AS QUESTOES CLASSICAS ATE O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Responsabilidade moral 123-124, 164, 179-183
Riscos-S  205-206

S
Salto do que é para o que deve ser 74-77
Situacdo dos animais na natureza 146-151, 162-163, 183, 191, 198, 228

Suficientismo 73

T
Tamanhismo 64, 129
Tratabilidade 195-196, 223

U
Utilitarismo 62-64, 73, 162

\'%

Valor instrumental 84, 94, 134
Veganismo 212-213,215-216

Véu da ignorancia 67

Viés da proporcao 184, 206-207, 223
Viés da proporcao temporal  207-208, 223
Viés de confirmacdo 198-199, 223

Viés dos casos individuais  199-200, 223
Viés temporal 183,203-204

Vinculos especiais 97, 181-182

Visao idilica da natureza 201-203

249



