
Luciano Carlos Cunha

Luc
ian

o C
arl

os 
Cun

haEste é um livro escrito para ajudar a 
tornar o mundo um lugar melhor. Um de 
seus objetivos é nos ajudar a entender 
melhor o mundo em que vivemos. Mas a 
sua motivação principal não é essa, e, 
sim, nos ajudar a entender melhor como 
devemos transformá-lo. Nele, Luciano 
Cunha explica, de uma forma acessível, 
e ao mesmo tempo profunda e engenho-
sa, as ideias fundamentais sobre como 
devemos agir em relação aos animais de 
outras espécies.

Este livro é muito diferente de outros 
publicados até agora sobre ética animal. 
Vai além do que normalmente foi escrito 
sobre o assunto, levantando novas 
questões e formulando em novos termos 
outras questões apresentadas anterior-
mente. Pode ser de grande valia para 
todas as pessoas interessadas em como 
devemos agir em relação aos outros 
animais. Igualmente, pode ser uma 
ferramenta muito interessante para se 
trabalhar o tema no campo acadêmico. 
E, também, pode ser especialmente útil 
para quem defende os animais, pois 
possibilita compreender melhor os 
princípios básicos nos quais sua defesa 
está fundamentada. Da mesma forma, 
fornece ferramentas e argumentos 
teóricos sólidos para se realizar a defesa 
dos animais de forma mais eficiente.

 Oscar Horta
Professor do Departamento de Filosofia e 

Antropologia da Universidade de Santiago de 
Compostela

Uma breve introdução à ética animal apresenta os principais tópicos que estão em 
discussão quando se trata das implicações éticas de nossas decisões que afetam os 
animais não humanos, levantando novas questões e propondo uma nova abordagem aos 
problemas centrais dessa área.

Tópicos clássicos, que são o pano de fundo para o entendimento da discussão presente 
em outras obras sobre o tema, são abordados de maneira detalhada em uma linguagem 
acessível. Temos obrigações para com os animais não humanos? Em caso afirmativo, 
deveríamos ter por eles o mesmo grau de consideração que deveríamos ter pelos huma-
nos? O que é especismo? É análogo a outras formas de discriminação, como o racismo 
e o sexismo? Que defesas do especismo existem? Que argumentos existem para se 
rejeitar o especismo? A morte prejudica os animais não humanos? Em caso positivo, que 
critérios devemos utilizar para medir o quanto a morte lhes prejudicaria? Quais as implica-
ções práticas das respostas que deveríamos dar a essas questões?

Além dessas questões clássicas, são abordadas também algumas que são centrais na 
discussão atual sobre ética animal. A consideração pelos animais e o ambientalismo são 
complementares ou opostos? Deveríamos estudar como prevenir também os danos que 
os animais padecem em decorrência dos processos naturais ou apenas aqueles decorren-
tes de práticas humanas? Qual a importância da causa animal em comparação a outras 
causas  também importantes? Em que critérios deveríamos (e em quais não deveríamos) 
nos basear para ajudar os animais da maneira mais eficiente possível?

Por abordar esses temas de maneira detalhada, mas ao mesmo tempo didática e com 
uma linguagem acessível, Uma breve introdução à ética animal será útil não apenas para 
quem deseja trabalhar esse tema no meio acadêmico, mas para qualquer pessoa que se 
preocupe em agir de modo justo para com aqueles que serão afetados por suas 
decisões.

Doutor em Ética e Filosofia Política pela 
Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). Coordenador geral das ativida-
des da ONG Animal Ethics no Brasil 
(www.animal-ethics.org).

Orcid: 0000-0003-3022-8121

Luciano Carlos Cunha

UMA BREVE INTRODUÇÃO À 

ÉTICA ANIMAL

ÉT
ICA

 AN
IM

AL
UM

A B
RE

VE
 IN

TR
OD

UÇ
ÃO

 À 

desde as questões clássicas até
o que vem sendo discutido

atualmente

ISBN 978-65-250-0626-0



UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS 

ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE



Editora e Livraria Appris Ltda.
Av. Manoel Ribas, 2265 – Mercês
Curitiba/PR – CEP: 80810-002
Tel. (41) 3156 - 4731
www.editoraappris.com.br

Printed in Brazil
Impresso no Brasil

Livro de acordo com a normalização técnica da ABNT

Catalogação na Fonte
Elaborado por: Josefina A. S. Guedes
Bibliotecária CRB 9/870

	 Cunha, Luciano Carlos 
C972b	       Uma breve introdução à ética animal: desde as questões clássicas 
2021 	 até o que vem sendo discutido atualmente / Luciano Carlos Cunha. 
	 -  1. ed. - Curitiba: Appris, 2021.
	       249 p. ; 23 cm. - (Ciências sociais).
	
	
	        Inclui bibliografia.
	        ISBN 978-65-250-0626-0
	
	
	 1. Animais – Proteção – Aspectos éticos e morais. I. Título. II. Série. 
	
	
	 CDD – 179.2 

Editora Appris Ltda.
1.ª Edição - Copyright© 2021 dos autores
Direitos de Edição Reservados à Editora Appris Ltda.

Nenhuma parte desta obra poderá ser utilizada indevidamente, sem estar de acordo com a Lei nº 
9.610/98. Se incorreções forem encontradas, serão de exclusiva responsabilidade de seus organi-
zadores. Foi realizado o Depósito Legal na Fundação Biblioteca Nacional, de acordo com as Leis nos 
10.994, de 14/12/2004, e 12.192, de 14/01/2010.



Luciano Carlos Cunha

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS 

ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE



FICHA TÉCNICA

EDITORIAL Augusto V. de A. Coelho

Marli Caetano

Sara C. de Andrade Coelho

COMITÊ EDITORIAL Andréa Barbosa Gouveia - UFPR

Edmeire C. Pereira - UFPR

Iraneide da Silva - UFC

Jacques de Lima Ferreira - UP

ASSESSORIA EDITORIAL Alana Cabral

REVISÃO Tuca Dantas

PRODUÇÃO EDITORIAL Gabrielli Masi

DIAGRAMAÇÃO Jhonny Alves dos Reis

CAPA Sheila Alves

FOTOS DA CAPA Annie Spratt

Artem Beliaikin

Glen Hooper

Jo-Anne McArthur

Julia Joppien

Kai Wenzel

Md Jerry

Sebastian Pena Lambarri

Disponíveis no www.unsplash.com

COMUNICAÇÃO Carlos Eduardo Pereira

Débora Nazário

Karla Pipolo Olegário

LIVRARIAS E EVENTOS Estevão Misael

GERÊNCIA DE FINANÇAS Selma Maria Fernandes do Valle 

COMITÊ CIENTÍFICO DA COLEÇÃO CIÊNCIAS SOCIAIS

DIREÇÃO CIENTÍFICA Fabiano Santos (UERJ-IESP)

CONSULTORES Alícia Ferreira Gonçalves (UFPB) Jordão Horta Nunes (UFG)

Artur Perrusi (UFPB) José Henrique Artigas de Godoy (UFPB)

Carlos Xavier de Azevedo Netto (UFPB) Josilene Pinheiro Mariz (UFCG)

Charles Pessanha (UFRJ) Leticia Andrade (UEMS)

Flávio Munhoz Sofiati (UFG) Luiz Gonzaga Teixeira (USP)

Elisandro Pires Frigo (UFPR-Palotina) Marcelo Almeida Peloggio (UFC)

Gabriel Augusto Miranda Setti (UnB) Maurício Novaes Souza (IF Sudeste-MG)

Helcimara de Souza Telles (UFMG) Michelle Sato Frigo (UFPR-Palotina)

Iraneide Soares da Silva (UFC-UFPI) Revalino Freitas (UFG)

João Feres Junior (Uerj) Simone Wolff (UEL)



AGRADECIMENTOS

Oscar Horta leu várias versões prévias do livro e fez muitos comentá-
rios valiosos. Sem o seu enorme apoio, não teria sido possível a publicação 
deste livro. Carlos Zanetti também ofereceu um grande apoio, ao possibi-
litar que eu ministrasse cursos na Universidade Federal de Santa Catarina 
abordando os tópicos discutidos neste livro. 

Agradeço o pessoal da Ética Animal, com quem é sempre um prazer 
trabalhar: Bruno Vilela, Cyndi Rook, Olaia Freiria, Gianella de la Asunción, 
Daniel Dorado, Sandra Teixeira do Carmo e Sara Lago. Devo agradecer 
também Maurício Varallo, editor do site Olhar Animal, que sempre fez 
muito para apoiar e divulgar a consideração moral dos seres sencientes, 
incluindo a divulgação dos cursos e eventos relacionados aos temas deste 
livro. Agradeço também Silvana Andrade, editora da Anda – Agência de 
Notícias de Direitos Animais, por divulgar o material produzido pela Ética 
Animal e os cursos que ministrei sobre os tópicos discutidos nesta obra. 

Agradeço a Alysson Augusto, pelo convite para participar do podcast 
“Logismos”; Rogério Rammê, pelo convite para participar da Webconferência 
“Direitos Animais 2020”, e Regiane Folter por ter me entrevistado para 
o portal Politize!. Também sou grato a José Oliveira por ter publicado no 
site Altruísmo Eficaz um resumo de minha tese de doutorado, que aborda a 
questão do sofrimento dos animais na natureza. Agradeço também a Darlei 
Dall’Agnol e Milene Tonetto, que, juntamente com Carlos Zanetti, fizeram 
vários comentários importantes sobre o tema do capítulo 8, que abordei  
em minha tese de doutorado.

Sou grato também às seguintes pessoas, seja por terem lido versões 
prévias deste trabalho, discutirem tópicos da ética animal comigo, fazerem 
ativismo voluntário pelos animais, ou por me incentivarem a publicar o 
livro: Alan Rother, Ângelo Mendes Corrêa, Arthur Falco, Arthur Genovez, 
Bruno Aislã Santos, Bruno Pinheiro, Claudine Faria, Daniel Braga Lourenço, 
Daniel Ribeiro, Diego Neves, Eduardo Gonçalves, Fernando Schell, Francieli 
Monteiro, Gustavo Taborda, Indy Freitas, Isabela Franqueira, Jessica Oliveira, 
Juliano Zabka, Joana Rizzolo, Leide Fuzeto, Letícia Barriento, Liége Copstein, 
Luana Tosta, Marcel Fiorelli Fernandes, Maria Alice Silva, Michele Regina, 
Mônica Corrêa, Natália Rocha Coeli e Nazareth Agra Hassen.



Gostaria de agradecer também minha mãe, Terezinha Cordeiro Cunha, 
meu pai, Pedro Marino Cunha, e meu irmão, Lucio César Cunha, por toda 
a dedicação ao longo desses anos. É claro, agradeço também minha querida 
filha Alice, pela paciência enquanto eu estive trabalhando neste projeto. E, 
por último, mas não menos importante, agradeço aos seguintes não huma-
nos: Pluminha, Duque, Mimi, Lia, Bilbo, Tom e Black.



APRESENTAÇÃO

O presente livro tem como objetivo introduzir e discutir os argumentos 
centrais no debate sobre a consideração moral dos animais não humanos, 
tanto em relação às questões clássicas, quanto em relação ao que se tem 
discutido mais recentemente. 

O bem dos animais não humanos importa por si? Em caso afirmativo, 
deveríamos ter por eles o mesmo grau de consideração que deveríamos ter 
pelos humanos? O que é especismo? É análogo a outras formas de discri-
minação, como o racismo e o sexismo? Que defesas do especismo existem? 
Que argumentos existem para se rejeitar o especismo? A morte prejudica 
os animais não humanos? Em caso positivo, que critérios devemos utili-
zar para medir o quanto a morte lhes prejudicaria? O ambientalismo e a 
consideração pelos animais são complementares ou opostos? Deveríamos 
prevenir/minimizar também os males que os animais padecem em decor-
rência dos processos naturais, ou apenas aqueles decorrentes de práticas 
humanas? Qual a importância da causa animal, em comparação a outras 
causas também importantes? Em que critérios deveríamos (e em quais não 
deveríamos) nos basear para ajudar os animais da maneira mais eficiente 
possível? Essas são algumas das questões centrais abordadas.

O livro foi pensado de modo a oferecer, para quem não possui tempo 
para ler a vasta bibliografia sobre o tema, um panorama geral sobre o que 
está em discussão. Também poderá ser de alguma utilidade para quem 
primeiramente quer ter um panorama geral do tema, para depois se apro-
fundar nessas questões em outras obras. Um dos objetivos do livro é que 
ele possa ser entendido por quem nunca teve contato com essas questões 
previamente. Assim, uma das preocupações foi manter uma linguagem clara 
e evitar ao máximo os termos técnicos. Por questões de espaço, obviamente, 
nem todas as questões da ética animal serão abordadas. Contudo, acredito 
que as questões abordadas são as mais importantes e fundamentais: é a 
partir delas que temos uma base para pensar todas as outras questões rela-
cionadas a esse tema.

Luciano Carlos Cunha





PREFÁCIO

Este é um livro escrito para ajudar a tornar o mundo um lugar melhor. 
Um de seus objetivos é nos ajudar a entender melhor o mundo em que vive-
mos. Mas a sua motivação principal não é esta, e sim, nos ajudar a entender 
melhor como devemos transformá-lo. Nele, Luciano Cunha explica, de 
uma forma acessível, e ao mesmo tempo profunda e engenhosa, as ideias 
fundamentais sobre como devemos agir em relação aos animais de outras 
espécies, apresentando uma grande quantidade de argumentos que nos 
ajudam a pensar sobre essa questão.

Esse é o objeto de estudo da ética animal, um campo ainda não muito 
conhecido, mas que já passou por um desenvolvimento verdadeiramente 
incrível nos últimos anos. Há algumas poucas décadas era muito difícil ouvir 
falar de especismo, senciência, veganismo ou do sofrimento dos animais 
selvagens. Hoje isso mudou, e esses conceitos são cada vez mais utilizados. 
O especismo – a discriminação contra quem não pertence a uma determi-
nada espécie – é hoje discutido de maneira habitual no mundo acadêmico, 
e também de maneira crescente na sociedade em geral. Cada vez mais 
pessoas entendem que o especismo deve ser deixado de lado, e entendem 
que essa não é uma questão menor, em comparação aos problemas que 
afetam os humanos. Pelo contrário, entendem que é uma injustiça que afeta 
um número enorme de seres merecedores de respeito, e que constitui um 
dos principais problemas que devemos enfrentar se quisermos um mundo 
melhor. Este livro explica de forma muito precisa tudo isso, descrevendo 
o que é o especismo e as razões que o refutam.

A rejeição do especismo está ligada ao reconhecimento da importância 
da senciência – a capacidade de ter experiências que podem ser ruins ou 
boas para quem as têm. Aquilo que poderia acontecer conosco importa 
não porque temos inteligência ou racionalidade, ou porque formamos 
parte de uma sociedade. O motivo também não é o fato de estarmos vivos 
ou vivas. Aquilo que acontece conosco importa simplesmente porque 
podemos sentir e sofrer. E essa é também a razão para respeitarmos todos 
os outros seres sencientes. E é, também, o motivo pelo qual deveríamos 
evitar causar danos os animais, prática conhecida como “veganismo”. 
Contrariamente ao que muitas pessoas ainda pensam, o veganismo não 
é uma maneira de comer ou de se vestir, mas uma posição moral que 



procura não prejudicar os demais seres sencientes. Tudo isso é explicado 
neste livro, que examina, de maneira fácil de entender, conceitos como 
esses, que nem sempre são simples.

Outro objeto de estudo central na ética animal, o sofrimento ani-
mal na natureza, tem se desenvolvido tanto no meio acadêmico quanto 
no ativismo basicamente durante a última década. Apesar disso, mui-
tas pessoas ainda não sabem do que se trata, e desconhecem as muitas 
maneiras pelas quais podemos ajudar os animais que sofrem de danos 
que nem sempre decorrem de práticas humanas. Luciano Cunha é um 
dos pioneiros nessa questão, não só no Brasil, mas em nível internacional. 
Já escrevia sobre ela há mais de 10 anos, e conhece o tema como poucas 
pessoas. Assim, não surpreende que este livro explique também essa 
questão com grande clareza.

É por esses motivos que este livro é muito diferente de outros publi-
cados até agora sobre ética animal. Vai além do que normalmente foi escrito 
sobre o assunto, levantando novas questões e formulando em novos termos 
outras questões apresentadas anteriormente. Assim, mesmo para as pessoas 
que, em princípio, não estão certas se concordam ou não com o que esta 
obra defende, sua leitura pode ser muito útil para estimular a reflexão sobre 
essas questões, pois nos incentiva a ir além da maneira tradicional de ver as 
coisas e a considerar novas ideias, algo sem o qual nosso pensamento corre 
o risco de ficar estagnado.

Por tudo isso, este livro mostrará ser de grande valia para todas as 
pessoas interessadas em saber como devemos agir em relação aos animais 
de outras espécies. Igualmente, pode ser uma ferramenta muito interessante 
para se trabalhar tal tema no campo acadêmico. E também é uma obra espe-
cialmente útil para quem defende os animais, pois possibilita compreender 
melhor os princípios nos quais a defesa dos animais está baseada, e fornece 
ferramentas e argumentos teóricos sólidos para se realizar a defesa dos 
animais de forma mais eficiente. 

Não é estranho que seja assim, conhecendo ao autor. Luciano 
Cunha não só é doutor em filosofia, especialista em questões de ética 
prática: ele é, sobretudo, um ativista pelos animais. Pude comprovar isso 
lendo os seus vários escritos sobre esse tema, dos quais este livro é a sua 
contribuição mais recente, e também o tendo como colega de ativismo 
na organização Ética Animal. Desde que o conheci, há mais de dez anos, 
ele nunca deixou de trabalhar incansavelmente nessa causa. Por isso, o 



fato de que este livro finalmente tenha visto a luz é uma ótima notícia 
para todas as pessoas com interesse neste assunto. E também, sobretudo, 
para os animais.

Oscar Horta
Professor do Departamento de Filosofia e Antropologia  

da Universidade de Santiago de Compostela





SUMÁRIO

PRÓLOGO .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 19

CAPÍTULO 1
A CONSIDERAÇÃO MORAL DOS SERES SENCIENTES .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 23

1. Consideração moral direta e indireta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             23
2. Alguma consideração moral e consideração moral plena . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         24
3. A situação típica dos animais não humanos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      25
4. As visões que não veem nada de errado com a situação dos animais . . . . . . . . . . . . . .26

4.1. Ambientalismo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              27
4.2. Especismo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                   27

5. Resumo das visões que não veem nada de errado na situação atual dos animais não 
humanos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                            31

CAPÍTULO 2
DISCUTINDO AS DEFESAS DO ESPECISMO .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 33

1. Defesas do especismo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            33
2. A defesa definicional do especismo antropocêntrico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             33
3. Defesas do especismo antropocêntrico que apelam a critérios metafísicos . . . . . . .       34
4. Defesas do especismo antropocêntrico que apelam a capacidades e/ou relações  . 36

4.1 O argumento das capacidades/relações . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       36
Argumento das capacidades/relações (quanto à consideração moral) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     38
Argumento das capacidades/relações (quanto à estatura moral) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         38

4.2 Críticas ao argumento das capacidades/relações . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .38
Questionando que os animais careçam das capacidades/relações listadas  . . . . . . . . . . . . . . . .                38
Questionando a relevância das capacidades/relações listadas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           39
O argumento da sobreposição das espécies  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             40

4.3 Conclusão quanto ao argumento das capacidades/relações . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   41
5. O argumento do potencial  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       41
6. O argumento do grupo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           42
7. Especismo indexical . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              44
8. O argumento das distinções biológicas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           46
9. O argumento do apelo ao natural  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                46
10. A defesa do especismo através de um apelo ao respeito pelas tradições . . . . . . . . .         49
11. Conclusão  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      56



CAPÍTULO 3
ARGUMENTOS A FAVOR DA CONSIDERAÇÃO DOS SERES 
SENCIENTES .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 57

1. Introdução . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       57
2. O argumento da relevância e o critério da senciência  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            57
3. O argumento da igual consideração . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              61
4. O argumento da imparcialidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  66
5. Conclusão . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        69

CAPÍTULO 4
DISCUTINDO OBJEÇÕES À CONSIDERAÇÃO 
DOS SERES SENCIENTES . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 71

1. O critério da senciência só faz sentido em teorias do bem-estar hedonistas? . . . . .     71
2. Dando igual consideração aos seres sencientes, é impossível resolver conflitos?  . 72
3. O critério da senciência só faz sentido em uma teoria normativa utilitarista? . . . .    73
4. O argumento da relevância salta do que é para o que deve ser? . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   74
O argumento das razões para agir a partir de julgamentos de valor  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     75
5. A defesa do especismo baseada no egoísmo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      77
6. Seria o argumento da relevância incompatível com o antirrealismo moral? . . . . . .      81
7. A objeção de que o sofrimento pode ser positivo, e o prazer, negativo  . . . . . . . . . . .           82
8. A objeção centrada na ideia de merecimento . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     84
9. A objeção de que seres mais racionais são mais vulneráveis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      87
10. A objeção inteligentista . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         89
O caso da troca de lugar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              90
O caso dos alienígenas inteligentíssimos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               91
11. As acusações de antropocentrismo e de “reinismo”  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             91
12. Objeções ambientalistas: biocentristas e holistas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                93
13. Uma moralidade “fria”? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         96
14. Conclusão  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      98

CAPÍTULO 5
O DANO DA MORTE PARA OS ANIMAIS NÃO HUMANOS .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 99

1. Seriam os animais não humanos prejudicados com a morte? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     99
2. O dano da morte como gerador de experiências negativas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       99
3. O dano da morte enquanto dano por impedimento do que é positivo . . . . . . . . . . .           100
4. O dano da morte como impedimento da satisfação de preferências  . . . . . . . . . . . .            101
5. O dano da morte como impedimento do desfrute de experiências positivas  . . . .    102
6. Conclusões quanto ao dano da morte para os seres sencientes . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  104



7. Entendendo por que a objeção das plantas não funciona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        104
8. Medindo a magnitude do dano da morte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        105
9. A abordagem dos interesses relativos ao tempo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 107
10. Críticas à abordagem dos interesses relativos ao tempo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        108
11. Conclusão  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                     112

CAPÍTULO 6
IMPLICAÇÕES PRÁTICAS DA CONSIDERAÇÃO PELOS SERES 
SENCIENTES .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 113

1. Recapitulando as conclusões quanto à consideração moral dos seres sencientes 113
2. A questão da exploração animal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 114
3. Deontologia, consequencialismo, e a questão da experimentação animal . . . . . . . .        118
4. Deveres positivos em relação aos seres sencientes não humanos . . . . . . . . . . . . . . . .                121
5. Direitos legais para os seres sencientes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          125
Direitos legais, direitos morais, deontologia e consequencialismo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       127
6. A questão da importância da situação dos animais, frente a outras questões  . . . .    129
7. Conclusão . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       130

CAPÍTULO 7
O CONFLITO ENTRE O AMBIENTALISMO 
E A CONSIDERAÇÃO PELOS ANIMAIS  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 131

1. O debate sobre a consideração moral do meio ambiente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        131
2. O que o ambientalismo não é . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .132
3. Tipos de ambientalismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         132
4. A meta do ambientalismo não é o bem dos seres sencientes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     134
5. Exemplos de práticas ambientalistas prejudiciais aos animais não humanos  . . . .    136

5.1 A defesa ambientalista da exploração animal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                136
5.2 Experimentação animal para fins ambientalistas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            137
5.3 Matança de animais classificados como membros de espécies invasoras . . . . .     138

6. Discutindo o conflito entre o ambientalismo e a consideração pelos animais  . . .   139
7. Conclusão . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       142

CAPITULO 8
O PROBLEMA DOS DANOS NATURAIS .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 145

1. A proposta de prevenir/minimizar os danos naturais  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           145
Argumento da implicação  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           146
2. O que acontece aos animais se deixarmos a natureza seguir o seu curso?  . . . . . . .       146
3. Arbitrariedade na hora de se aprovar ou reprovar uma intervenção na natureza  151



4. O problema dos danos naturais e o especismo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  153
5. Objeções centradas na preocupação com o bem dos animais  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   155

5.1 A acusação de impor valores antropocêntricos e de humanizar os animais . .  156
5.2 A objeção centrada na liberdade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             157
5.3 A acusação de paternalismo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 159
5.4 A acusação de criar dependência  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            159

6. Duração do sofrimento, dano da morte e a questão dos danos naturais  . . . . . . . . .         160
7. O apelo ao natural e o desvalor dos danos naturais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              163
8. Contraexemplos à relevância moral da origem do dano . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         165
O caso das granjas industriais naturais  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              165
O caso do plástico natural  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           166
O caso da natureza antropogênica  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   166
9. As razões para prevenirmos/minimizarmos os danos naturais . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  167
10. O critério do território e o apelo ao natural . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    168
11. A questão dos conflitos entre os animais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       171
12. As objeções ambientalistas à proposta de ajudar os animais na natureza . . . . . . .       173
13. O argumento dos mais adaptados . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              176
14. O papel da ciência, o papel da ética e a questão dos danos naturais  . . . . . . . . . . . .            178
15. Danos naturais e responsabilidade moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      179
16. Prevenindo danos naturais de maneira eficiente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               183
17. A preocupação de tornar o cenário ainda pior ao tentarmos ajudar . . . . . . . . . . . .            186
18. Conclusão sobre a importância do problema dos danos naturais  . . . . . . . . . . . . . .              190

CAPÍTULO 9
AJUDANDO OS ANIMAIS DE MANEIRA EFICIENTE .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 193

1. Pensando em como causar o maior bem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         193
2. Parâmetros relevantes para estabelecermos a prioridade de um problema . . . . . .      193
3. Vieses quanto à consideração moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             195

3.1 O viés da espécie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             195
3.2 Outras hierarquias com base em parâmetros irrelevantes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   197

4. Vieses que impedem a avaliação sobre o quão negativo é um dano . . . . . . . . . . . . . .              198
5. Raciocínio motivado e viés de confirmação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     198
6. Vieses em relação a quantidades . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 199

6.1 O viés dos casos individuais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 199
6.2 Insensibilidade ao alcance . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   200

7. Heurística de disponibilidade  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   201
8. Viés temporal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                   203
9. Por que se preocupar com o futuro  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             204



17

10. Viés da proporção . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              206
11. Viés da proporção temporal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .207
12. Olhando só para os efeitos negativos ou só para os efeitos positivos . . . . . . . . . . .           208
13. Negligência do impacto do ideal promovido  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  210
14. Conclusões . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .223

CONCLUSÕES FINAIS .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 225

REFERÊNCIAS  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 229

ÍNDICE REMISSIVO .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 245





19

PRÓLOGO

Considere os dois casos a seguir:
No primeiro caso, Maria é capturada e colocada por alguém em uma 

sala onde não consegue fugir. Apavorada, vê alguém aproximar-se dela com 
um maçarico. Ela grita, mas é em vão: o seu algoz produz queimaduras por 
todo o seu corpo. Como consequência, Maria sente um sofrimento extremo 
e prolongado, e, após uma agonia que dura vários dias, finalmente morre. 

No segundo caso, Maria está com uma terrível doença, causada natu-
ralmente, que faz com que ela tenha um enorme sofrimento: uma dor 
equivalente a ter queimaduras por todo o corpo (similares em intensidade e 
duração às queimaduras do primeiro caso). Felizmente, a doença é facilmente 
curável. Contudo, aqueles que poderiam curá-la simplesmente decidem não 
oferecer o tratamento. Como resultado, o sofrimento extremo de Maria se 
prolonga por vários dias, quando ela finalmente morre.

Poder-se-ia pensar que Maria teve que passar por todo esse sofrimento 
em ambos os casos porque qualquer outra possibilidade de ação resultaria em 
um sofrimento ainda maior para outros indivíduos. Contudo, esse não é o 
caso. Nos exemplos anteriores, a opção de impedir o tormento de Maria não 
causaria um tormento maior do que aquele que impede. Acrescentemos ainda 
a seguinte informação: Maria não fez nada para merecer esse sofrimento.

Muitas pessoas, diante dessas informações, não teriam dúvidas: con-
cluiriam que o algoz de Maria, no primeiro exemplo, e as pessoas que se 
recusaram a medicá-la, no segundo, agiram não apenas de modo injusto, 
mas monstruoso.

A imensa maioria das pessoas, contudo, consideraria que as infor-
mações oferecidas até agora são insuficientes para se condenar ou aprovar 
as decisões dos casos citados. Por exemplo: considerariam muito impor-
tante saber a que espécie Maria pertence. Diriam que as pessoas dos casos 
relatados agiram de modo injusto apenas se Maria fosse humana. Já outras 
afirmariam que, caso Maria não fosse humana, houve injustiça apenas se a 
espécie à qual ela pertence estivesse em risco de extinção. Outra visão muito 
comum considera que, se Maria não fosse humana, houve injustiça apenas se 
ela tivesse certas capacidades cognitivas, mas, caso seja humana, a injustiça 
ocorreu independentemente de quais capacidades cognitivas ela possui.



20

LUCIANO CARLOS CUNHA

Há também quem diga que, caso Maria não fosse humana, apenas 
a pessoa do primeiro exemplo agiu de modo injusto. Defenderiam que, 
em se tratando de animais não humanos, só temos a obrigação de não os 
prejudicarmos com nossas práticas ou de os ajudarmos quando são vítimas 
de outros humanos, mas que não temos obrigação de ajudá-los quando são 
vítimas de processos naturais como doenças, por exemplo. Contudo, se Maria 
fosse humana, muito provavelmente a imensa maioria das pessoas diria 
que os envolvidos na situação agiram de modo injusto em ambos os casos.

Esse exemplo parece mostrar que a imensa maioria das pessoas adota 
atitudes muito distintas, dependendo de se os afetados por suas decisões 
são animais humanos ou não humanos. Vejamos três exemplos dessas 
atitudes opostas:

1.	 Matar e causar sofrimento a animais não humanos para comer, 
fazer experimentos ou vestir são ações abundantemente praticadas 
e aceitas. A escolha por fazê-lo ou não, é normalmente entendida 
como uma questão de preferência pessoal, e não de justiça. Em 
contrapartida, fazer o mesmo com humanos é amplamente con-
denado como algo monstruoso.

2.	 O erro em matar um animal não humano é normalmente visto 
como dependente de se sua espécie está ou não em risco de extin-
ção. Normalmente, não se vê nada de errado em matar animais 
não humanos, desde que a matança não seja tão grande ao ponto 
de colocar a espécie em risco de extinção. Em contrapartida, nor-
malmente defende-se que matar humanos é errado, e que isso não 
depende de a espécie humana estar ou não em risco de extinção. 
Aliás, a população humana é imensa, e normalmente matar um 
humano é algo condenado em maior grau do que matar qualquer 
outro animal.

3.	 Uma visão predominante no movimento de defesa animal é a de 
que deveríamos deixar de prejudicar os animais não humanos 
com nossas práticas, mas que, em relação aos danos que sofrem 
em decorrência de processos naturais (como fome, sede, doenças, 
desastres naturais etc.), deveríamos “deixar a natureza seguir o 
seu curso”, e não interferir em suas vidas. Em contrapartida, os 
movimentos que lutam em defesa de humanos não defendem que o 
respeito pelos humanos deveria ser algo limitado somente a deixar 



21

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

de prejudicá-los com nossas práticas. Normalmente, defende-se 
que, independentemente de a ameaça surgir de práticas humanas 
ou de causas naturais, o bem dos humanos deve ser garantido.

Este livro examina se há justificativa para mantermos essas atitudes 
díspares. Em termos mais gerais, a discussão aqui buscará investigar em 
que critérios devemos nos basear para determinar quem deveria ter o 
seu bem considerado, e qual o grau de consideração devido ao bem de 
cada um. O livro também examina as implicações práticas que se seguem 
desses critérios.





23

Capítulo 1

A CONSIDERAÇÃO MORAL DOS SERES 
SENCIENTES

1. Consideração moral direta e indireta

Nos quatro primeiros capítulos, discutiremos se os animais não 
humanos devem receber consideração moral direta, e, em caso positivo, qual 
deveria ser o grau dessa consideração. Assim, é importante definirmos 
com clareza o conceito de consideração moral, bem como os outros termos 
centrais que se relacionam ao mesmo. Primeiramente, será apresentada 
uma breve definição de consideração moral. Em seguida, serão detalhadas 
as distinções entre consideração moral direta e consideração moral indireta, e 
entre alguma consideração moral e consideração moral plena.

A consideração moral diz respeito às razões para agir de determinada 
forma ou de outra diante de um objeto. “Objeto” aqui pode se referir a algo ou 
a alguém. Alguém (ou algo) é objeto de consideração moral direta quando a 
própria forma pela qual é afetado por nossas ações (sejam atos ou omissões) 
é o que oferece as razões para agirmos dessa ou daquela maneira. Isto é, 
nesse caso, as razões para agir têm como fim último a preocupação com a 
própria maneira pela qual o objeto em questão será afetado. Se, por outro 
lado, as razões para agirmos de certa maneira diante de tal objeto derivam 
unicamente do modo como outros objetos são afetados indiretamente, 
então esse alguém (ou algo) é apenas objeto de consideração moral indireta. 
Vejamos alguns exemplos.

Existem coisas que normalmente são vistas como sendo objeto somente 
de consideração moral indireta. Tomemos o exemplo de um tijolo. Normal-
mente, não vemos o modo como o tijolo é afetado como gerando razões 
diretas para agirmos dessa ou daquela forma. Geralmente, pensamos que não 
devemos quebrar um tijolo somente se alguém precisa desse tijolo. Nesse 
caso, a consideração moral pelo tijolo é apenas indireta, pois se relaciona 
aos interesses de quem precisaria do tijolo. Contrastemos com o caso de 
uma criança. Quando dizemos que a possibilidade de uma criança sofrer 



24

LUCIANO CARLOS CUNHA

é, em si, uma razão para não lhe causar sofrimento, estamos a afirmar que 
a criança é objeto de consideração moral direta. 

Normalmente, todos aqueles que são objeto de consideração moral 
direta o são também de consideração moral indireta. Por exemplo, pode-
mos dizer que o próprio sofrimento que a criança teria é uma razão para 
não lhe fazer sofrer, mas que se somam a essas razões o sofrimento que os 
pais teriam com o sofrimento dela. Nesse caso, o que estaríamos dizendo é 
que a criança é tanto objeto de consideração moral direta quanto indireta. 
Podemos dar então uma definição mais precisa de consideração moral direta: 

Alguém (ou algo) é objeto de consideração moral direta quando a 
possibilidade de um curso de ação (seja decorrente de ato ou omissão) 
afetá-lo negativamente é uma razão direta para se evitar esse curso de ação, 
e a possibilidade de um curso de ação afetá-lo positivamente é uma razão 
direta para se adotar esse curso de ação. 

Como veremos a seguir, no item 4, existem  determinadas visões que 
afirmam que os animais não humanos devem ser objeto apenas de conside-
ração moral indireta, enquanto outras visões  afirmam que também devem 
ser objeto de consideração moral direta. 

2. Alguma consideração moral e consideração moral plena

Há quem defenda que os animais não humanos devem ser objeto 
de consideração moral direta, mas que essa consideração deve ser menor 
do que aquela devida a humanos. Nesse caso, o que se estaria a fazer é 
afirmar que a estatura moral de humanos deve ser maior do que a dos 
animais não humanos. Isto é, esse alguém estaria a defender que os ani-
mais não humanos devem receber alguma consideração moral, mas não 
uma consideração moral plena, não uma igual consideração. Detalhemos 
um pouco a noção de consideração moral plena (também chamada de igual 
consideração):

Se dois indivíduos A e B são objeto de consideração moral plena, 
então, diante de prejuízos/benefícios de magnitude similar, tudo o mais sendo 
igual (por exemplo, igual possibilidade de promover o benefício e evitar o 
malefício; nenhum deles merecer o malefício em questão; probabilidade 
de desdobramentos futuros de consequências positivas e negativas simila-
res etc.), a força das razões para se evitar o prejuízo ou para se promover o 
benefício em questão é a mesma. Se, por outro lado, alguém mantiver que 



25

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

os prejuízos/benefícios de magnitude similar em A e B, tudo o mais sendo 
igual, geram razões mais fortes para serem considerados no caso de A, 
está afirmando que a consideração devida ao indivíduo A é maior (e que, 
portanto, B não é objeto de consideração moral plena). 

A consideração moral plena requer que prejuízos/benefícios de mag-
nitude similar em indivíduos distintos recebam igual consideração. Se dois 
indivíduos são objeto de consideração moral plena, a força das razões para 
evitarmos que sejam prejudicados, ou para que recebam um benefício, tudo 
o mais sendo igual, depende da magnitude desses prejuízos e benefícios, e 
não de sobre quem recairão. Isso é o mesmo que afirmar que, tudo o mais 
sendo igual, quanto maior a magnitude do prejuízo, mais fortes as razões 
para evitá-lo (e, quanto maior a magnitude do benefício, mais fortes as 
razões para promovê-lo).

Isso tudo mostra que é possível alguém ser vítima de uma discri-
minação (isto é, um tratamento desfavorável injusto1) mesmo que receba 
consideração moral direta. Se, por alguma razão, alguém deve ser objeto 
de consideração moral plena, mas recebe uma consideração menor do que 
deveria, está a sofrer discriminação.

3. A situação típica dos animais não humanos

Animais não humanos são sujeitados rotineiramente a extremos de 
sofrimento. Há um número gigantesco deles em situação de sofrimento 
extremo, decorrente de sua exploração2, mais notadamente na produção 
de animais para consumo. Normalmente, os animais são confinados em 
espaços escuros e muito pequenos, frequentemente sem poder se mover 
durante uma vida inteira (muitas vezes vários animais são confinados 
em uma única gaiola). Além disso, normalmente ficam sujeitos a todo 
tipo de doenças e ferimentos. Nos laboratórios, são forçados a uma série 
de experimentos, muito frequentemente dolorosos. O uso não se limita 
à produção culinária. Quase todos os setores da vida humana envolvem 
exploração animal: pesquisas, testes laboratoriais, caça, vestuário, entre-
tenimento e na fabricação de praticamente todo tipo de produto.

Há, além disso, um gigantesco número de mortes. Somente para con-
sumo, anualmente, são mortos algo entre um e três trilhões (isto é, entre 

1   Sobre a definição de discriminação, ver os trabalhos de Lippert-Rasmussen (2006) e Horta (2010b).

2   Para um relato detalhado, ver Singer (2004).



26

LUCIANO CARLOS CUNHA

1.000.000.000.000 e 3.000.000.000.000) de peixes capturados no mar; centenas 
de bilhões de peixes criados em fábricas de peixe; e em torno de 60 bilhões de 
mamíferos e aves (FAO, 2010; MOOD; BROOKE, 2010). Com vistas a apontar 
o quão grande é a quantidade de mortes causadas pelo uso de animais para 
consumo, frequentemente é citado que são mortos 60 bilhões de animais ao 
ano. Contudo, essa quantia faz referência apenas a mamíferos e aves. Isso 
é deixar de fora a imensa maioria da exploração animal: o uso de animais 
aquáticos. Como apontado antes, a quantidade de peixes e de outros animais 
marinhos morta para consumo anualmente é estimada entre um e três trilhões 
(não se sabe exatamente a quantidade de animais aquáticos mortos porque 
o seu uso é medido em toneladas). O número de mamíferos e aves mortos 
anualmente (60 bilhões) representa apenas 6% de um trilhão, e apenas 2% de 
três trilhões. Ou seja, peixes e outros animais aquáticos representam pelo 
menos algo entre 94% e 98% dos animais mortos para consumo. 

Além disso, uma quantidade vastíssima de animais selvagens é fre-
quentemente vítima de sofrimento intenso e de morte prematura. Como 
veremos em detalhes no capítulo 8, parte desses prejuízos é decorrente da 
ação humana, mas boa parte resulta da própria maneira como acontecem os 
processos naturais, independentemente de ação humana (HORTA, 2010a, 
p. 73-88; NG, 1995, p. 255-285). Em resumo, a situação de uma quantidade 
gigantesca de animais não humanos, seja na exploração, seja na natureza, 
é extremamente negativa.

4. As visões que não veem nada de errado com a situação dos animais

Boa parte das pessoas acredita que o sofrimento e as mortes dos animais 
não humanos não são suficientes para que devamos modificar sua situação 
com vistas a evitar os prejuízos de que padecem. Por exemplo, muitas cam-
panhas contra a criação de animais para consumo enfatizam que ela pode ser 
prejudicial à saúde humana ou ao meio ambiente. Isto é, enfatizam que outra 
razão adicional (antropocêntrica e/ou ambientalista) é necessária para que 
devamos nos posicionar contrariamente a tais práticas. O fato de essas cam-
panhas existirem é sinal de que o público com o qual elas visam se comunicar 
acredita que o sofrimento e as mortes dos animais não são razões suficientes 
para que devamos tentar modificar a situação na qual se encontram. 

É possível que tal posicionamento por parte do público surja devido a 
uma das duas crenças a seguir: 1) que os animais não humanos não impor-
tam diretamente; 2) ou que importam diretamente, mas muito pouco (não 



27

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

o bastante para que devamos nos preocupar em modificar a situação extre-
mamente ruim da qual padecem). Vejamos algumas posições que poderiam 
estar na base dessas crenças:

4.1. Ambientalismo 

É possível que algumas pessoas mantenham a crença de que o bem 
dos animais não humanos não importa diretamente por acreditarem que 
nenhum indivíduo importa diretamente (seja humano ou não humano). 
Esse é o caso, por exemplo, das visões que adotam um critério ambientalista 
holista de consideração moral. Tal critério defende que apenas totalidades 
(como espécies, ecossistemas, biodiversidade, equilíbrio ecológico etc.) 
importam diretamente, e não os indivíduos. Um exemplo é a visão de 
Leopold (2000, p. 155).

“Totalidades” aqui não se refere ao conjunto dos indivíduos. Quando 
uma visão que adota o critério ambientalista holista de consideração moral 
prescreve preservar, por exemplo, espécies, não está preocupada em pro-
teger uma maioria frente a uma minoria de indivíduos. Aliás, não está 
preocupada diretamente em proteger indivíduo algum, e sim, a espécie 
enquanto entidade abstrata (e protege alguns indivíduos porque fazê-lo é 
instrumental à preservação da espécie). Aliás, quanto menos populosa for 
uma espécie, mais essa visão verá como importante preservá-la, pois o risco 
de ela desaparecer é maior. 

Da mesma maneira, quando uma visão que adota o critério ambientalista 
holista de consideração moral defende não alterar um ecossistema, não o faz 
por acreditar que isso é bom para os animais ali inseridos: a preocupação é 
com o ecossistema em si (independentemente do que é melhor ou pior para os 
animais). Nessa visão, o bem dos animais (humanos ou não humanos) importa 
apenas indiretamente à preservação daquelas totalidades. Ou seja, tal visão não 
está preocupada com o bem dos seres sencientes (isto é, aqueles seres capazes 
de sofrer e desfrutar), e sim, com totalidades não sencientes. Assim, em tal 
visão, os animais são beneficiados ou prejudicados dependendo do que for 
necessário para preservar aquelas totalidades não sencientes.

4.2. Especismo 

Raríssimas pessoas adotam o critério ambientalista holista de 
consideração moral. Isso é evidenciado pelo seguinte: se humanos se 



28

LUCIANO CARLOS CUNHA

encontrassem na situação na qual se encontram os animais não huma-
nos, a imensa maioria das pessoas defenderia que temos obrigação de 
modificarmos tal situação por preocupação com o bem dos humanos que são 
as vítimas (e não somente por uma preocupação indireta com espécies 
ou ecossistemas). 

Isto é, a maioria das pessoas acredita que o bem dos humanos é impor-
tante em si. E, não apenas isso. Também acredita que o bem dos humanos 
importa a ponto de que deveríamos fazer algo para mudar sua situação, caso 
estivessem na posição em que se encontram os animais não humanos. Ao 
mesmo tempo, a maioria das pessoas acredita que o bem dos animais não 
humanos não importa o bastante a ponto de que deveríamos fazer algo para 
mudar a situação na qual se encontram (por exemplo, evitar prejudicá-los, 
e ajudá-los). 

Desse modo, é muito provável que a imensa maioria das pessoas 
acredite: 1) ou que apenas humanos importam diretamente; 2) ou, que 
apesar de os animais não humanos importarem diretamente, importam 
menos do que os humanos.

Essas são duas teses antropocêntricas (uma quanto à consideração moral, 
e outra quanto à estatura moral). Estão implícitas em afirmações do tipo: 
“por que se preocupar com o que acontece com os animais (não humanos) 
quando há tantos problemas que afetam humanos?”; “por que não vão cuidar 
de crianças órfãs?” etc. Os defensores da consideração pelos animais não 
humanos acusam essas duas teses antropocêntricas de cometerem uma 
discriminação análoga ao racismo: o especismo. No presente capítulo, não 
discutiremos se devemos rejeitar ou aceitar o especismo. Isso será feito 
nos capítulos 2, 3 e 4. Agora, o objetivo é apenas dar uma definição precisa 
do que é o especismo, para podermos discutir o tema depois. O especismo 
pode ser definido da seguinte maneira:

Especismo: É o tratamento desfavorável injusto contra quem não 
pertence a certa(s) espécie(s). 

Assim, no especismo, quem não pertence a uma ou mais espécies 
em particular recebe injustamente uma consideração desfavorável. Essa 
definição é importante porque nos lembra de cinco características centrais 
do especismo3 (que são análogas ao que acontece no racismo e no sexismo, 
por exemplo) que muitas vezes são perdidas de vista:

3   Para maiores detalhes sobre a definição de especismo, ver Horta (2010e). 



29

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

1.	 O especismo é um tratamento desfavorável injusto contra membros 
de determinada(s) espécie(s), e não contra as espécies. Espécies 
não são capazes de sofrer e desfrutar, pois são entidades abstratas. 
Assim, afirmar, por exemplo, que “todas as espécies são igualmente 
importantes para a manutenção da vida no planeta” não é uma 
rejeição do especismo, pois nada diz sobre a consideração devida 
a cada um dos membros de cada espécie. Em vez disso, rejeitar o 
especismo envolveria defender que “cada ser senciente, indepen-
dentemente da espécie à qual pertença, deve receber consideração 
moral plena”, como será explicado em mais detalhes no capítulo 3;

2.	 Assim como no racismo e no sexismo, o especismo acontece não 
somente quando um indivíduo é totalmente desconsiderado, mas, 
também, quando tem seus interesses4 considerados em menor 
grau, em comparação a interesses similares de membros da(s) 
espécie(s) privilegiada(s); 

3.	 Apesar de a manifestação mais comum de especismo desfavorecer 
quem não pertence à espécie humana (isto é, o especismo antropo-
cêntrico), há outras manifestações de especismo5. Um exemplo é dar 
uma consideração menor a membros de espécies que não temos 
tanta simpatia ou que não conseguimos desenvolver empatia (como 
répteis e insetos, por exemplo). Outro exemplo é dar uma conside-
ração menor a membros de espécies que não são valorizadas pelo 
ambientalismo (por exemplo, membros de espécies com uma popu-
lação abundante, ou membros de espécies consideradas invasoras).

4.	 O especismo é uma forma de discriminação. Como vimos, uma 
discriminação é todo e qualquer tratamento desfavorável que é 
injusto. Isso mostra que é equivocado definir o especismo como a 
exploração, o uso de membros de certa(s) espécie(s). Obviamente, 
a exploração é uma forma de discriminação. Mas, discriminações 
não se resumem à exploração. Por exemplo, é possível alguém ser 
vítima de discriminação por conta do racismo sem estar sendo 
escravizado ou explorado. Algumas das manifestações de especismo 
que não envolvem exploração serão discutidas nos capítulos 7, 8 e 9.

4   O conceito de interesses está a ser utilizado aqui da seguinte forma: algo é do interesse de alguém se for bené-
fico, positivo para esse alguém. Ou seja, diz respeito a tudo aquilo que promove o bem-estar de um indivíduo 
(independentemente de se o indivíduo em questão sabe ou não da existência desse algo; de se formou ou não 
uma preferência ou desejo por esse algo etc.). Sobre esse ponto, ver Regan (2004 [1984], p. 87-103).

5   Sobre essa distinção, ver Faria e Paez (2014).



30

LUCIANO CARLOS CUNHA

5.	 É importante distinguir o especismo mesmo dos vários motivos 
pelos quais as vítimas do especismo são discriminadas. As posi-
ções especistas são defendidas de diversas maneiras (discutidas 
no capítulo 2). O especismo não acontece somente quando mem-
bros de certa(s) espécie(s) são discriminados devido ao próprio fato 
de pertencerem a tais espécies. Essa é apenas uma das defesas 
do especismo (chamada de defesa definicional). Alegações como 
“os membros da espécie x importam menos porque são menos 
inteligentes”, “porque não possuem uma linguagem” ou “porque 
não têm alma” são também defesas do especismo. Recordemos, 
o especismo é um termo análogo ao racismo. O racismo não se 
resume a instâncias em que alguém afirma “os membros da raça 
x importam menos devido ao próprio fato de pertencerem à raça 
x”, mas, sim, diante de outros tipos de alegações como “porque 
são menos inteligentes”, “porque não possuem uma linguagem”, 
“porque não têm alma” etc. É por esse motivo que é equivocado 
definir o especismo como a discriminação contra alguém por não 
pertencer a certa(s) espécie(s). A definição tem de ser, em vez disso, 
“a discriminação contra quem não pertence a certa(s) espécie(s)” 
– independentemente do motivo.

Poderia ser objetado que, em relação ao racismo, o que torna injustas 
alegações como “os membros da raça x importam menos porque são menos 
inteligentes” é que é falsa a afirmação factual feita por elas, uma vez que não 
podemos deduzir o nível de inteligência de alguém a partir de sua raça. No 
entender dessa objeção, é isso o que faria não serem injustas alegações do 
tipo “os membros da espécie x importam menos porque são menos inte-
ligentes”, já que é possível deduzir, em muitos casos, a partir da espécie a 
qual alguém pertence, o seu nível de inteligência. Contudo, como veremos 
detalhadamente no capítulo 3, o que faz uma atitude ser justa ou injusta 
tem a ver, antes de tudo, com o critério que adota ser ou não relevante para 
a questão que visa responder. Assim, é possível que certa afirmação fac-
tual esteja correta e, ainda assim, a prescrição baseada nela ser injusta, por 
adotar um critério irrelevante para o grau de consideração. Por exemplo, 
a afirmação factual “bebês humanos têm menos capacidade de raciocínio 
abstrato do que adultos humanos” provavelmente é verdadeira, mas isso 
não parece justificar tratar pior os bebês do que os adultos. 



31

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Assim, apesar de amplamente difundidas, são bastante equivocadas 
as definições de especismo que afirmam: 1) que o especismo é uma dis-
criminação contra certas espécies (como vimos, o especismo desfavorece 
injustamente os membros de certa espécie ou de certas espécies, e não as 
espécies); 2) que o especismo acontece somente quando o bem de certo 
indivíduo é totalmente desconsiderado (e não quando recebe uma consi-
deração menor); 3) que o especismo se resume a favorecer injustamente 
humanos (como vimos, isso é confundir o especismo antropocêntrico com 
o especismo como um todo); 4) que o especismo se resume à exploração de 
membros de determinada(s) espécie(s), e não à discriminação desses membros 
como um todo e; 5) que o especismo só acontece quando o motivo oferecido 
para discriminar é o próprio fato de a vítima pertencer a tal espécie (isso 
é confundir uma defesa particular do especismo, a defesa definicional, com 
o próprio especismo).

5. Resumo das visões que não veem nada de errado na situação 
atual dos animais não humanos

Diante do exposto, percebe-se que existem três visões principais 
que defendem que não temos a obrigação de melhorar a atual situação dos 
animais não humanos: 1) as que adotam o critério ambientalista holista de 
consideração moral; 2) as que adotam o critério antropocêntrico de con-
sideração moral (ou o critério antropocêntrico combinado com o critério 
ambientalista holista) e; 3) as que adotam o critério antropocêntrico de 
estatura moral. 

No capítulo 2, discutiremos algumas defesas do especismo. No capí-
tulo 3, serão apresentados três argumentos que apontam um sério problema 
para toda e qualquer visão que não dê consideração moral plena a todo e 
qualquer ser senciente (isto é, são problemáticas não somente as posições 
especistas, como também as distintas variantes do ambientalismo e também 
outras visões como, por exemplo, o egoísmo).  





33

Capítulo 2

DISCUTINDO AS DEFESAS DO ESPECISMO

1. Defesas do especismo

O racismo é cada vez mais reconhecido como uma forma de discrimi-
nação, isto é, um tratamento desfavorável injusto. Contudo, muitas pessoas 
que rejeitam o racismo aceitam o especismo. Essas pessoas acreditam que 
o racismo é injusto, mas o especismo não é. Será essa posição defensável? 
Discutiremos a seguir algumas das principais defesas do especismo. Os 
itens 2 a 6 discutem defesas do especismo antropocêntrico. Os itens 7 a 
10, por sua vez, discutem defesas do especismo que não fazem referência 
a nenhuma espécie em particular.

2. A defesa definicional do especismo antropocêntrico

É muito comum a afirmação de que o racismo é errado porque preju-
dica membros da espécie humana, ao passo que não haveria nada de errado 
com o especismo justamente porque prejudica membros de outras espé-
cies. Quem adota esse tipo de posição poderia perguntar como é possível 
que os antiespecistas não consigam perceber essa diferença tão óbvia. Um 
problema, contudo, é que fazer essas afirmações é não compreender o que 
está em discussão. A questão é exatamente: por que o critério da espécie 
seria menos injusto do que o da raça?

Um tipo de defesa muito comum do especismo antropocêntrico, a 
defesa definicional, consiste em dizer que apenas humanos importam (ou, 
que importam mais) devido ao próprio fato de pertencerem à espécie 
humana. Defensores dessa visão são Diamond (1991), Gaita (2003) e 
Posner (2004). Um exemplo desse tipo de defesa é a afirmação: “o que 
torna correto desconsiderar os animais não humanos ou considerá-los 
em menor grau é simplesmente o fato de eles não serem humanos”.  

Um dos problemas desse argumento é que ele é circular: visa expli-
car por que é importante pertencer à espécie humana, mas já assume de 



34

LUCIANO CARLOS CUNHA

antemão que isso é o que importa. Ou seja, não explica nada, porque já 
assume aquilo que se propõe a explicar. Para utilizar um termo mais téc-
nico, essa defesa do especismo (e várias outras, como veremos a seguir) 
comete a falácia conhecida como petição de princípio. 

Por fazermos parte do grupo privilegiado, no caso do especismo 
antropocêntrico, é mais raro percebermos os graves problemas com suas 
defesas. Mas bastaria trocar o grupo favorecido para prontamente perce-
bermos que a defesa definicional é circular. Vejamos alguns exemplos:

Imaginemos que alguém defendesse que apenas amebas importam (ou 
que importam mais) e que, quando perguntássemos o porquê, simplesmente 
respondesse: “porque elas são amebas, é óbvio!”. Esse argumento é fraco porque 
não explica o que há nas amebas que justificaria privilegiá-las. Se um racista 
defendesse a sua posição com o argumento de que “os membros da raça x 
importam mais simplesmente porque são membros da raça x”, prontamente 
reconheceríamos que tal argumento é fraco, já que ele não explica nada. 

Assim, para alguém defender que apenas humanos deveriam receber 
consideração (ou que deveriam receber uma consideração maior) teria de 
explicar o que há nos humanos que faz com que sejam os únicos que devam 
importar (ou que devam importar mais). 

3. Defesas do especismo antropocêntrico que apelam a critérios 
metafísicos

Muitas vezes, o especismo antropocêntrico é defendido apelando-se 
para critérios metafísicos, como nas posições de Harrison (1989) e Reichmann 
(2000). Alguns desses critérios são religiosos: “humanos foram criados 
à imagem e semelhança de deus”; “apenas humanos possuem uma alma 
imortal”; “humanos possuem uma relação especial com deus”; “humanos 
estão acima em uma cadeia de reencarnações” etc. Outros critérios meta-
físicos comumente citados em defesa do especismo antropocêntrico não 
são religiosos. Por exemplo: “humanos possuem dignidade” e “humanos 
possuem um status ontológico superior que sabemos por intuição”. Alguns 
desses critérios dizem respeito a traços individuais (como possuir uma alma 
imortal); já outros se referem a relações (como pertencer à espécie escolhida 
por deus). A conclusão de todos esses argumentos é a de que, pelos motivos 
apontados, ou apenas humanos devem receber consideração moral direta, 
ou devem recebê-la em maior grau.



35

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Um primeiro problema é que todos os argumentos desse tipo ape-
lam a características cuja verificação é impossível. Novamente, pensemos 
no defensor de que apenas amebas deveriam receber consideração moral 
(ou que deveriam recebê-la em maior grau): não seria um bom argumento 
dizer que a superioridade das amebas pode ser provada afirmando que elas 
possuem uma relação especial com deus, ou apontando que o defensor da 
superioridade das amebas tem a intuição de que elas possuem um status 
ontológico superior, uma vez que não há como se verificar se essas alega-
ções são ou não verdadeiras. Contudo, se isso é assim no caso das amebas, 
o é igualmente no caso dos humanos. Assim, para se defender que apenas 
humanos contam (ou contam mais) é necessário não apenas apontar uma 
característica distintiva dos humanos: no mínimo essa característica precisa 
ser verificável. 

Um segundo problema com esse tipo de argumento é que também 
não é explicado por que seria relevante para a consideração moral alguém 
apresentar as características metafísicas em questão (por exemplo, possuir 
uma alma imortal, possuir dignidade, possuir uma relação especial com 
deus etc.). Novamente, assim como acontece na defesa definicional do espe-
cismo antropocêntrico, discutida no item 2, a defesa que apela a critérios 
metafísicos simplesmente assume, sem justificar, que ser criado à imagem e 
semelhança de deus, possuir uma alma imortal, possuir dignidade, possuir 
um status ontológico superior etc., é o que importa para saber se alguém 
deve receber consideração moral (ou para se saber o grau de consideração 
devido a alguém). Isto é, também se tratam de argumentos circulares. No 
capítulo 3, veremos em detalhes um argumento que defende que mesmo que 
essas características fossem verificáveis, nenhuma delas seria relevante para a 
consideração moral (nem para o grau desta).

Além desses dois problemas apontados, certas características meta-
físicas comumente mencionadas, se pudessem ser verificadas, na verdade 
seriam uma razão para se dar uma consideração maior, e não menor ou 
nula, aos animais não humanos. Esse é o caso do argumento que alega 
que os animais não humanos não devem receber consideração moral (ou 
que devem receber uma consideração menor) porque, supostamente, não 
possuem uma alma imortal. Suponhamos que fosse possível verificar essa 
alegação, e que realmente ficasse comprovado que todos os humanos 
possuem uma alma imortal e nenhum não humano a possui. Isto é, uma 
vez mortos, os humanos continuariam a existir, enquanto os não huma-
nos realmente desapareceriam. Ora, isso seria uma razão para se dar uma 



36

LUCIANO CARLOS CUNHA

proteção maior à vida dos não humanos, uma vez que, já que essa vida 
seria tudo o que possuiriam, seriam mais prejudicados com a morte do 
que os humanos.

Assim, as defesas do especismo antropocêntrico que apelam a crité-
rios metafísicos falham por três razões: 1) fazem afirmações impossíveis 
de serem verificadas; 2) mesmo se as afirmações pudessem ser verificadas, 
as defesas não explicam por que os critérios escolhidos seriam relevantes 
para o estabelecimento da consideração moral (ou para o grau dessa) e; 3) 
algumas dessas afirmações, se pudessem ser verificadas, seriam uma razão 
para dar uma consideração maior aos animais não humanos.

4. Defesas do especismo antropocêntrico que apelam a capacidades 
e/ou relações

4.1 O argumento das capacidades/relações

A posição de que os animais não humanos não importam (ou importam 
menos) é muito comumente defendida alegando-se que eles (supostamente) 
carecem de certas capacidades. Dentre as mais citadas, estão: razão; lingua-
gem; liberdade (isto é, não ser um “robô biológico” com comportamento 
determinado); agência moral (isto é, a capacidade de refletir sobre qual a 
ação correta); senso de justiça; autonomia; cultura; capacidade de realizar 
contratos (por exemplo, prometer não nos agredir em troca de prometermos 
o mesmo); capacidade de respeitar e de reivindicar direitos etc. 

Por vezes, tal posição é defendida alegando-se que eles carecem de 
certas relações. Por exemplo, é comumente defendido que é correto dar uma 
consideração menor (ou mesmo nenhuma consideração) aos animais não 
humanos (ou a determinados animais não humanos) porque não nutrimos 
determinados afetos por eles (como simpatia, amor, compaixão, empatia 
etc.); porque não temos relações de solidariedade mútua com eles; porque não 
temos relações políticas com eles; ou mesmo porque eles não têm relações de 
poder sobre nós (por exemplo, na alegação “estamos justificados a subjugar 
os animais porque somos mais fortes”).

A própria noção de que as razões para nos empenharmos em modi-
ficar a situação da qual padecem os animais não humanos é uma questão 
de amá-los (ou de ter simpatia, afeto, compaixão, empatia por eles), e não 
uma questão de justiça, é um exemplo da negação de consideração moral 



37

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

plena (ou mesmo de toda e qualquer consideração moral) aos animais não 
humanos, pois tal noção assume que o que importa não é o modo como 
eles são afetados positiva ou negativamente, e, sim, o modo como nos 
sentimos em relação a eles6. 

Para avaliarmos de forma mais clara os vários argumentos citados, 
é útil juntá-los em um só, que chamaremos aqui de argumento das capaci-
dades/relações. Tal argumento defende que apenas humanos possuem (ou 
possuem em maior grau) uma ou algumas de uma série de capacidades e/
ou relações (mencionadas antes), que supostamente intitulariam alguém a 
ser moralmente considerável (ou a importar em maior grau). Autores que 
baseiam esse argumento em capacidades são Carruthers (1992), Descartes 
(1930 [1637]), Ferry (1992), Frey (1980), Leahy (1991) e Scruton (1996). 
Já Midgley (1983), Naverson (1989), Petrinovich (1999), Scanlon (1998) 
e Wenz (1998) baseiam o argumento em relações. O defensor do argu-
mento das capacidades/relações poderia apontar que, diferentemente das 
defesas do especismo antropocêntrico que apelam a critérios metafísicos 
(discutidas no item 3), agora se está a apontar características que qualquer 
um pode verificar. 

O argumento das capacidades/relações é provavelmente a forma mais 
comum de defesa do especismo antropocêntrico. Não é raro ouvirmos “os 
animais importam menos porque não são tão inteligentes”; “não devem 
ter direitos porque não sabem reivindicar seus direitos”; “não entendem 
o que é justiça, e, portanto, não é possível sermos injustos para com eles”, 
“não sinto amor ou empatia por eles, por que deveria respeitá-los?”, e 
assim por diante.

Por vezes também é dito que são essas capacidades/relações que 
mostram por que o racismo e o sexismo são injustos e o especismo não é. 
Proponentes dessa visão defendem que o racismo e o sexismo são injustos 
porque não podemos, sabendo a raça ou o gênero de alguém, deduzir algo 
sobre o seu nível de inteligência, ou sobre o grau com que possui senso de 
justiça ou com que domina uma linguagem, e assim por diante. Em con-
trapartida, apontam, se sabemos a espécie de alguém, podemos deduzir em 
vários casos que o ser em questão não possui aquelas capacidades/relações 
(ou as possui em menor grau). 

6   É possível que sentimentos como empatia, amor, compaixão etc. nos motivem a identificar injustiças e a lutar 
contra elas. Mas, o que faz uma situação ser injusta (como veremos em detalhes no capítulo 3) é a consideração 
diferenciada de interesses similares, e, não, os sentimentos que teríamos (ou não) em resposta.



38

LUCIANO CARLOS CUNHA

Para melhor analisá-lo, esquematizaremos o argumento das capaci-
dades/relações de duas maneiras. Por vezes, ele é utilizado para se defender 
que apenas humanos devem receber consideração moral direta (abreviada 
a seguir como “consideração moral”):

Argumento das capacidades/relações (quanto à consideração moral)

(A1) O que importa para a consideração moral é possuir a capacidade/
relação x;

(A2) Nenhum não humano apresenta a capacidade/relação x;

(A3) Todos os humanos apresentam a capacidade/relação x;

(A4) Logo, todos os humanos, e apenas humanos, devem receber 
consideração moral.

Em outras vezes, o argumento das capacidades/relações é utilizado 
para se defender que humanos devem receber uma consideração maior:

Argumento das capacidades/relações (quanto à estatura moral)

(B1) O que importa para o grau de consideração moral é o grau com 
que se possui a capacidade/relação x.

(B2) Todo e qualquer humano apresenta a capacidade/relação x em 
maior grau que todo e qualquer não humano;

(B3) Logo, todo e qualquer humano deve receber uma consideração 
moral maior do que todo e qualquer não humano.

4.2 Críticas ao argumento das capacidades/relações

Veremos agora três maneiras de se questionar o argumento das capa-
cidades/relações. Algumas dessas críticas são dirigidas especificamente a 
uma das duas formas do argumento; já outras são dirigidas a ambas.

Questionando que os animais careçam das capacidades/relações listadas

Uma primeira forma de criticar o argumento é questionar que os 
animais careçam das capacidades/relações listadas. Assim, uma maneira 



39

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

de criticar o primeiro argumento citado antes é questionar a afirmação 
factual da premissa A2. Por exemplo, por vezes é dito que certos animais 
não humanos possuem uma inteligência sofisticada; que entendem noções 
de justiça e de reciprocidade; que possuem uma linguagem; cultura; senso 
de moralidade, e assim por diante. Em se tratando de relações, poderia ser 
apontado também que é algo muito comum as relações de solidariedade 
mútua e de amizade entre não humanos e humanos.

Embora provavelmente tais afirmações sejam verdadeiras, essa é 
uma forma problemática de se questionar o argumento das capacidades/
relações. Um problema é que a resposta assume, assim como assume o 
argumento das capacidades/relações, que possuir aquelas capacidades 
e relações é o que importa para saber se devemos considerar o bem de 
alguém. Mas, isso não é nada óbvio. Por exemplo, se fosse comprovado 
que há diferenças de Q.I. entre as raças, isso tornaria o racismo justo? 
E um sistema de escravidão entre humanos que fosse baseado não em 
raças, mas, em níveis de inteligência, seria por isso justo? E quanto aos 
animais que realmente carecem das capacidades/relações listadas? Isso 
torna justo discriminá-los? Vejamos agora um segundo tipo de crítica, 
que entra diretamente nessa discussão:

Questionando a relevância das capacidades/relações listadas

O ponto mais problemático do argumento das capacidades/relações 
(em qualquer uma das duas formas citadas) é o critério que elege para deter-
minar quem deve receber consideração moral (ou o grau desta consideração). 
Assim, uma segunda forma de criticá-los é questionar A1 e B1. Ambos os 
argumentos assumem, sem explicar, que possuir aquelas capacidades/relações 
é o que importa para saber se alguém é moralmente considerável (ou para 
saber o grau de consideração que devemos lhe dar). Contudo, isso não é 
nada óbvio, e nenhum dos dois argumentos sequer tenta defender tal ideia.

Contudo, deixaremos essa discussão em detalhes para o capítulo 3, 
pois esse é um problema comum não apenas do argumento das capacidades/
relações, mas de qualquer posição que negue consideração moral plena aos 
seres sencientes. Como veremos no capítulo 3, o argumento é problemático 
não apenas por não explicar por que tais capacidades/relações seriam rele-
vantes, mas também porque existem fortes razões para pensarmos que são 
irrelevantes para a consideração moral (e para o grau  de consideração). 	



40

LUCIANO CARLOS CUNHA

O argumento da sobreposição das espécies

Outra maneira de questionar o argumento das capacidades/relações 
(na sua primeira formulação) é negar sua terceira premissa, A3. O argumento 
da sobreposição das espécies (também conhecido como argumento dos casos 
marginais) denuncia o seguinte problema: nem todos os humanos possuem 
todas ou mesmo alguma das capacidades e relações listadas (por exemplo, 
bebês, crianças pequenas e portadores de certas deficiências mentais). Do 
mesmo modo, é possível questionar a premissa B2 da segunda formulação 
do argumento das capacidades/relações apontando que bebês, crianças 
pequenas, vítimas de certos acidentes e portadores de certas doenças que 
afetam a constituição mental muitas vezes possuem tais capacidades/rela-
ções em um grau inferior ao que possuem muitos animais não humanos. 
E, muitas vezes, tais humanos não as possuem em grau algum. Além disso, 
qualquer um de nós pode vir a ficar nessas condições (devido a algum aci-
dente ou doença, por exemplo). O argumento da sobreposição das espécies é 
encontrado em Bentham (1996, p. 282), Ehnert (2002), Horta (2014), Miller 
(2002), Singer (2002, p. 85)  e Wilson (2005).

Assim, o que o argumento da sobreposição das espécies aponta é que, se 
os humanos que carecem das capacidades/relações listadas anteriormente 
devem receber consideração moral plena (como parece ser o caso), então não 
faz sentido excluir da consideração moral plena os animais não humanos 
devido ao fato de carecerem de tais capacidades/relações. Poderia ser res-
pondido: “mas a diferença é que, em um caso, estamos a falar de humanos 
e, em outro, não”. Contudo, como deve estar claro agora, esse argumento é 
circular, e voltaríamos à defesa definicional, rejeitada no item 2.

Por vezes, é objetado que os proponentes do argumento da sobreposi-
ção das espécies, ao compararem animais não humanos com crianças ou com 
humanos com deficiências mentais, estariam a rebaixar esses humanos. Essa 
objeção não compreende o que os proponentes do argumento da sobreposi-
ção das espécies estão a denunciar: quem adota alguma forma do argumento 
das capacidades/relações, se seguir coerentemente o critério que propõe, é 
que terá de dar uma consideração menor (ou mesmo nenhuma consideração) 
aos bebês, crianças pequenas e  humanos com deficiências mentais. 

Normalmente, aqueles que pensam que ser comparado a um animal 
não humano é degradante o fazem por acreditar que é degradante ser 
comparado a um ser que não possui determinadas capacidades (capa-



41

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

cidades intelectuais sofisticadas, por exemplo), ou relações (relações de 
poder, por exemplo). Mas são essas pessoas que estão a rebaixar, junto 
com os animais não humanos, também os bebês, as crianças, e os humanos 
que possuem certas condições mentais específicas, por acreditarem que 
quem carece de certas capacidades/relações é inferior e deveria receber 
uma consideração menor.

4.3 Conclusão quanto ao argumento das capacidades/relações

O argumento das capacidades/relações possui os seguintes problemas: 
1) suas afirmações factuais são falsas e; 2) não explica por que os critérios 
que adota seriam relevantes para determinar quem deve receber conside-
ração moral ou para determinar o seu grau.

5. O argumento do potencial

O argumento do potencial defende que, apesar de muitos humanos não 
apresentarem nenhuma das capacidades e relações listadas no argumento 
das capacidades/relações, têm o potencial para elas, e que isso os intitularia 
à consideração moral plena, ao contrário dos animais não humanos. Por 
“potencial” o que se quer dizer é que, por exemplo, idosos senis um dia já 
tiveram tais capacidades/relações, e bebês um dia ainda as terão. Dentre os 
proponentes do argumento do potencial, estão Devine (1978), Leahy (1991), 
McCloskey (1979) e Wetlesen (1999).  Há três maneiras mais comuns de se 
responder a tal argumento:

A primeira é questionar a relevância do potencial, como faz Singer 
(2002, p. 163). Por exemplo, todo aluno não formado é um profissional em 
potencial. Mas não é plausível defender que, por isso, o aluno não formado 
deveria ter os mesmos direitos do profissional já formado. 

A segunda é apontar que há humanos que sequer têm o potencial para 
as capacidades/relações listadas: muitos humanos (vítimas de certas doenças 
mentais ou vítimas de certos acidentes em tenra idade) infelizmente nunca 
tiveram nem nunca terão nenhuma daquelas capacidades/relações (SIN-
GER, 1991, p. 60). A isso poderia ser respondido, como fazem McCloskey 
(1979, p. 42) e Paton (1984, p. 33), que não deveríamos descartar, no caso 
desses humanos, a possibilidade de um avanço científico ou mesmo de um 
milagre. Mas, a isso se poderia responder que, se é assim, não deveríamos 
descartar essas mesmas possibilidades no caso dos animais não humanos. 



42

LUCIANO CARLOS CUNHA

Uma terceira maneira de questionar o argumento do potencial surge 
do argumento da relevância (que será discutido em detalhes no capítulo 3). 
Tal crítica aponta, em primeiro lugar, que o argumento do potencial não 
explica porque a posse (real ou em potencial) daquelas capacidades/relações 
seria relevante para a consideração moral. Em segundo lugar, a crítica man-
tém que a posse (real ou em potencial) daquelas capacidades/relações não 
é relevante para a consideração moral (nem para o grau desta). Contudo, 
como essa é uma crítica que se aplica a todas as defesas do especismo (e, mais 
amplamente, a toda posição que negue consideração moral plena a todo e 
qualquer ser senciente, como é o caso do ambientalismo e do egoísmo, por 
exemplo), a abordaremos separadamente no capítulo 3.

Assim, o argumento do potencial falha em justificar o especismo 
antropocêntrico porque: 1) não está clara qual a relevância de se ter o 
potencial para determinada característica; 2) há humanos que sequer pos-
suem o potencial para as características apontadas e; 3) há razões para se 
duvidar de que a posse (real ou em potencial) das características apontadas 
seja relevante para a consideração moral (ou para o seu grau).

6. O argumento do grupo

O argumento do grupo é outro argumento comumente utilizado em 
defesa do especismo antropocêntrico. Ele defende que não importa se 
muitos humanos não possuem nenhuma das capacidades/relações lista-
das pelo argumento das capacidades/relações como intitulando alguém à 
consideração moral (ou a uma estatura moral superior), nem o potencial 
para elas (como defendido pelo argumento do potencial). O que importa, 
segundo o argumento do grupo, é que todos os humanos pertencem a um 
grupo (a espécie humana) cujos membros normais possuem aquelas capa-
cidades/relações. Quanto aos humanos que não as possuem, entrariam na 
esfera de consideração moral como “membros honorários”, devido ao fato 
de pertencerem à mesma espécie dos membros reais. Exemplos de propo-
nentes do argumento do grupo são Campbell (2001, p. 164), Fox (1978, p. 
110), Machan (2002, p. 11) e Scruton (1996, p. 54-55).

Há duas maneiras fundamentais de se questionar o argumento do 
grupo. Uma é apontando sua circularidade; a outra é acusando-o de injustiça. 
Tais críticas podem ser encontradas em Clark (1977, p. 135), Rollin (1998, 
p. 418) e Singer (1991, p. 61-62; 2002, p. 85-86).Vejamos:



43

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

A acusação de circularidade aponta que, se o argumento do grupo visa 
explicar por que é importante pertencer à espécie humana, então por que 
já divide de antemão os grupos com base na espécie? Por que não dividir 
com base no número de letras do nome, mês de nascimento, formato da 
sobrancelha, ou mesmo cor da pele e gênero? O argumento do grupo visa 
defender o critério da espécie, mas já assume, de antemão, que o que é rele-
vante para a consideração moral é a espécie. Rollin (1998, p. 418), crítico do 
argumento do grupo, observa que, seguindo a mesma linha de raciocínio, 
poder-se-ia defender o oposto: “dado que humanos são animais, apesar de 
mais racionais, podemos ignorar a racionalidade porque humanos e outros 
animais pertencem ao mesmo grupo (a saber, o grupo dos animais)”. 

Outra maneira de questionar o argumento do grupo é apontar que é 
injusto considerar alguém de acordo com as características do grupo a que 
pertence, e não de acordo com suas características individuais. Vejamos um 
exemplo que ilustra essa crítica:

Suponhamos que há uma prova de habilitação para dirigir. Por coin-
cidência, a maioria das pessoas cujo nome começa com vogal foi bem na 
prova; e a maioria cujo nome começa com consoante foi mal. O avaliador, 
percebendo então essa média em relação à letra inicial do nome, resolve 
seguir o que é sugerido pelo argumento do grupo: dar carteira de motorista 
aos que começam o nome com vogal (quer tenham passado ou não no teste) 
e reprovar os que começam o nome com consoante (quer tenham passado 
ou não no teste). Os que não sabem dirigir, mas têm o nome começando 
com vogal, receberiam a carteira como “membros honorários”. Já os que 
foram bem na prova, mas têm o nome começando com consoante, são 
reprovados por não pertencerem ao “grupo certo”. Esse resultado é injusto 
por duas vias: aprova quem não tem capacidade de dirigir e reprova quem 
tem tal capacidade. 

O argumento do grupo, quando utilizado para defender o critério 
da espécie, teria exatamente essas duas implicações injustas. Em primeiro 
lugar, incluiria os humanos que não apresentam as capacidades/relações 
mencionadas para defender que apenas humanos importam, já que são 
membros da espécie humana. Em segundo lugar, como denuncia Wilson 
(2005), se houvesse um animal não humano que apresentasse alguma ou 
mesmo todas aquelas capacidades/relações, mesmo assim ele seria excluído 
da consideração (ou receberia uma consideração menor) devido a não per-
tencer à “espécie certa”. Singer (1991, p. 60) relembra que o argumento do 



44

LUCIANO CARLOS CUNHA

grupo foi utilizado no século XIX para excluir as mulheres das universida-
des. Mesmo as que passavam nos testes eram reprovadas, na base de que “a 
maioria dos membros desse gênero não passou nos testes”. 

Suponhamos que o argumento do grupo fosse modificado da seguinte 
maneira: “para alguém receber consideração moral, tem de, ou apresentar 
alguma daquelas capacidades/relações, ou pertencer à espécie humana”. 
Assim, nessa variante, se algum animal não humano apresentar alguma 
daquelas capacidades ou relações, estaria intitulado à consideração moral. 
Contudo, mesmo modificado dessa maneira, o argumento continua ten-
dencioso, uma vez que, dos animais não humanos é exigido que apresentem 
alguma daquelas capacidades ou relações, ao passo que dos humanos não 
é exigida a mesma coisa.

Assim sendo, devido à circularidade e a injustiça decorrente, existem 
fortes razões para rejeitarmos o argumento do grupo7. Novamente, assim 
como em todos os outros argumentos em defesa do especismo (e, mais 
amplamente, assim como em toda posição que nega consideração moral 
plena a todo e qualquer ser senciente), há um problema geral também pre-
sente no argumento do grupo, que é apontado pelo argumento da relevância. 
Discutiremos esse problema central separadamente no capítulo 3. 

7. Especismo indexical

No capítulo 1 foi apresentada a seguinte definição de especismo: 
“é o tratamento desfavorável injusto contra quem não pertence a certa(s) 
espécie(s)” . 

Bernstein (2004, p. 380) e Jamieson (2008, p. 109) distinguem especismo 
indexical e especismo absoluto (que, para evitarmos algumas confusões, cha-
maremos aqui de especismo objeto-referente). O especismo objeto-referente 
prescreve que cada um deve dar consideração moral apenas (ou, deve dar 
uma consideração maior) a membros de certa(s) espécie(s). O especismo 

7   Poder-se-ia pensar que rejeitar o argumento do grupo implica rejeitar os sistemas de cotas para o ingresso 
em universidades. Esse não é caso, dado que o sistema de cotas visa corrigir uma desigualdade existente previa-
mente. Uma vez que os membros de determinado grupo (por exemplo, determinada raça) normalmente nascem 
em famílias com um poder aquisitivo menor do que os membros do outro grupo (o que faz com que tenham de 
dedicar tempo para trabalhar enquanto os membros do grupo mais favorecido podem dedicar para estudar), as 
cotas servem para diminuir um privilégio que surge da sorte e, portanto, tornar a disputa menos injusta. Poderia 
ser objetado que, então, o critério das raças no estabelecimento das cotas é injusto, pois exclui os pobres que 
pertencem às raças cujos membros geralmente são privilegiados. Essa é uma crítica plausível, mas não é uma 
crítica às cotas em si, e sim uma defesa de que o critério das cotas deveria ser o nível de renda. 



45

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

objeto-referente antropocêntrico é um caso específico que afirma que todos 
devem privilegiar humanos. Já o especismo indexical prescreve que cada um 
deve dar consideração moral apenas (ou deve dar uma consideração maior)  
a membros da sua própria espécie. Para nós, o especismo indexical tem 
as mesmas implicações do especismo antropocêntrico (pois pertencemos 
à espécie humana). Mas, por exemplo, se pertencêssemos à espécie Canis 
lupus, deveríamos, de acordo com o especismo indexical, privilegiar os lobos. 

Nos itens 2 a 6, rejeitamos vários argumentos que tentam mostrar o 
que há de especial nos humanos que poderia justificar o especismo antro-
pocêntrico. O proponente do especismo indexical poderia alegar que não 
precisa explicar o que humanos têm de especial para justificar favorecê-los 
(pois não defende que todos devem favorecer humanos, e nem que há algo 
de especial nos humanos; apenas afirma que cada um está justificado a 
favorecer os membros da sua própria espécie). 

Contudo, o proponente do especismo indexical precisa explicar o que 
há de especial no critério da espécie8. Um racista indexical poderia afirmar 
que sua posição não precisa explicar o que há de especial nos membros de 
sua raça. Mas, ainda podemos perguntar: “por que deveríamos adotar o 
critério da raça?”. Analogamente, é possível perguntar: “por que deveríamos 
nos basear na espécie e não em outro critério qualquer?”. Ou, ainda, “por 
que adotar uma posição indexical, e não uma objeto-referente?”. 

Discutiremos agora duas das principais defesas do especismo indexical: 
o argumento das distinções biológicas e o apelo ao natural.

8   O termo “espécie” (assim como o termo “natural”, que será discutido no item 9) carrega uma espécie de “aura 
de sacralidade” que desaparece totalmente uma vez que perguntamos o que o termo significa. Reparando em seu 
significado, fica nítida sua irrelevância para questões de consideração moral. Isso vale tanto para a definição em 
uso na linguagem comum quanto para uma definição mais técnica do termo. Na linguagem comum, quando as 
pessoas afirmam “esse é um porco”, “essa é uma galinha”, “esse é um humano” etc., o que querem dizer é que são 
muito diferentes fisicamente: uns têm pelos sobre o corpo, outros têm penas; uns andam com quatro patas no 
chão, outros com dois pés; uns possuem asas, outros não etc. Mas, se o termo é apenas uma referência a como é 
o corpo do indivíduo em questão, então tomá-lo como relevante para questões de consideração moral é cometer 
uma discriminação com base em aparências. O mesmo acontece se olharmos para a definição técnica do conceito 
de espécie. Dentre os especialistas, a definição mais aceita do conceito biológico de espécie é aquela proposta 
por Mayr (1977): dois indivíduos pertencem à mesma espécie se forem capazes de se entrecruzarem e deixarem 
descendentes férteis. Mas, novamente, se é isso que o termo “espécie” significa, permanece totalmente incógnito 
por que tal característica deveria ser relevante para questões de consideração moral. O apelo de afirmações 
como “devemos nos importar com humanos porque eles pertencem à mesma espécie que nós” provavelmente 
desapareceria se o termo “espécie” fosse substituído por aquilo que ele significa. Dificilmente alguém consideraria 
plausível afirmações como “humanos devem se importar com outros humanos porque são capazes de acasalarem 
entre si e terem descendentes férteis” ou “porque possuem formatos de membros, tronco e face similares”. Em 
resumo, o critério da espécie, e também o critério “ser natural” (que será discutido no item 9), só são considerados 
relevantes para responder questões éticas porque as pessoas costumam esquecer o que esses termos significam.



46

LUCIANO CARLOS CUNHA

8. O argumento das distinções biológicas

O argumento das distinções biológicas é também uma tentativa de defen-
der que o especismo não é análogo ao racismo e que, portanto, não é con-
traditório reprovar o racismo e aprovar o especismo. O que o argumento 
afirma é que o critério da raça é injusto porque a ideia de raça é uma invenção 
humana, uma construção social. Ao mesmo tempo, afirma que o critério 
da espécie não é injusto porque se  refere a uma característica biológica. 

Há duas principais maneiras de se questionar o argumento das dis-
tinções biológicas: 

A primeira é questionar as afirmações factuais que o argumento faz. 
Serão as raças realmente uma construção social? E quanto às espécies? Não 
serão meras formas de agrupar os animais de acordo com características até 
certo ponto arbitrárias? Contudo, essa forma de questionar o argumento 
não toca em seu problema principal, que é apontado pela segunda forma 
de questionamento:

Suponhamos que fosse comprovado que as raças sejam distinções bio-
lógicas. Isso tornaria o racismo justo? E o que dizer de formas de escravidão 
que se baseassem em formatos de narizes, cor dos olhos, altura, quantidade 
de dedos, ou mesmo cor da pele (características inegavelmente biológicas)? 
Não parece que essas formas de escravidão seriam justas, e nem que seriam 
menos injustas do que outras, baseadas em construções sociais.

Esses exemplos parecem suficientes para mostrar que a justiça ou 
injustiça no tratamento independe de se a característica utilizada como 
critério é biológica ou socialmente construída. Portanto, o argumento das 
distinções biológicas falha em sua defesa de que o especismo não é injusto.

Como veremos em detalhes no capítulo 3, a justiça de um tratamento 
depende, ao invés, de se adotar um critério relevante para o que está sendo 
julgado, do tratamento de casos relevantemente similares de modo similar, 
da imparcialidade etc.

9. O argumento do apelo ao natural

O argumento do apelo ao natural defende que o especismo indexical está 
justificado porque é natural: os animais na natureza favorecem os membros 
da sua espécie. Por exemplo, é apontado que predadores comem membros 
de outras espécies, mas não os da sua. Assim, conclui o argumento do apelo 



47

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

ao natural, nós também estamos justificados a dar uma consideração menor 
(ou mesmo talvez nenhuma consideração) aos membros de outras espécies. 
Vejamos algumas respostas ao argumento do apelo ao natural. 

Uma primeira possibilidade de resposta seria apontar que há também 
comportamentos altruístas interespécies na natureza. Ou poderia ser dito 
que também faz parte da nossa natureza humana o altruísmo interespécies. 
Diante de comportamentos tão diversos por parte dos animais na natureza, 
é no mínimo suspeito que o argumento do apelo ao natural escolha justa-
mente aqueles comportamentos que favorecem o especismo.

Embora aponte para um aspecto importante do apelo ao natural (a 
saber, que ele é tendencioso), essa forma de resposta é, contudo, limitada, 
pois não confronta a premissa moral da qual o argumento parte: a ideia 
de que um comportamento é justificado se for natural. E, essa premissa é 
altamente problemática. O motivo é que há inúmeros comportamentos de 
animais na natureza amplamente considerados inaceitáveis: estupro, assas-
sinato, matança de filhotes por diversão ou rivalidade etc. Ao contrário do 
que supõe o argumento do apelo ao natural, o canibalismo foi encontrado 
em 1300 espécies aproximadamente, em uma grande variedade de contextos 
sociais e ecológicos (POLIS, 1981; MITCHELL; WALLS, 2008). 

Suponhamos que tivéssemos uma tendência natural para torturar 
bebês. Não parece que, por esse motivo, seja correto torturar bebês. Pela 
seguinte razão: não podemos deduzir, do fato de um comportamento ser 
natural, que então ele é justo, bom, desejável, ou sequer aceitável. E, se coin-
cidir de algo que acontece naturalmente também ser justo, bom, desejável 
ou aceitável, o será por outros motivos, que não pelo fato de ter acontecido 
naturalmente9. O ideal “aja naturalmente” muito frequentemente está em 
oposição aos seguintes ideais: “faça o que é justo”; “busque as melhores 
consequências”; “respeite os outros”; “aja racionalmente”. Se pelo menos 
algum desses ideais é plausível, o apelo ao natural é totalmente inadequado10.  

Pelo motivo apontado, é completamente irrelevante, com vistas a 
estabelecer se o consumo de animais é ou não justificável, saber se tal prática 
é ou não natural. Contudo, apesar da facilidade de se perceber que o fato 
de uma prática ser natural não é capaz de justificá-la, o apelo ao natural 
está comumente presente (chegando por vezes a ser predominante) no 
debate sobre várias questões éticas. Por exemplo, defensores do consumo 
9   O mesmo vale para apelos à tradição ou à cultura.

10   Novamente, o mesmo vale para apelos à tradição ou à cultura.



48

LUCIANO CARLOS CUNHA

de animais comumente argumentam que comer carne está justificado por 
se tratar (supostamente) de uma prática natural (por exemplo, apontam que 
os humanos possuem dentes caninos). Por outro lado, os que condenam o 
consumo de animais muitas vezes rebatem esse argumento defendendo que 
comer carne não está justificado porque (supostamente) não é uma prática 
natural (apontam, por exemplo, que os humanos não conseguem cortar e 
consumir a carne apenas com os dentes, sem utilizar ferramentas e sem 
cozinhar). Quando isso acontece, embora cheguem a conclusões opostas, 
ambos os lados do debate estão a se basear exatamente no mesmo critério 
irrelevante11. 

A irrelevância do critério “ser natural”, enquanto critério para jus-
tificar uma ação, fica ainda mais evidente quando perguntamos o que se 
quer dizer com a expressão “comportamento natural”. Mill (1904, p. 9) 
aponta que, na maioria das vezes, o que se quer dizer com “comportamento 
natural” é que se trata de uma ação possível de ser feita sem deliberação 
racional, sem agência intencional, algo que já temos uma tendência a fazer 
sem precisar parar para pensar. Nesse sentido, espirrar e dormir são ações 
naturais; já construir um instrumento musical, um móvel, ou um sistema 
de distribuição justo de recursos não seriam ações naturais. Mas, se “ação 
natural” quer dizer apenas que não envolve deliberação, que é feita por 
mero impulso, fica ainda mais difícil entender como isso mostraria que tal 
ação possui as melhores razões para ser adotada. 

Em outras vezes, “comportamento natural” é definido como aquele 
que cumpre uma função biológica. Nesse sentido, comer, dormir e se repro-
duzir seriam comportamentos naturais. Mas, novamente, se a definição é 
essa, fica difícil entender qual é a relevância de um comportamento ser ou 
não natural para se saber se ele é ou não justo. Por exemplo, dentro dessa 
definição, assoviar uma música não seria um comportamento natural (uma 
vez que a função biológica da boca é ingerir alimentos). Mas, não parece 
que isso torna injusto assoviar uma música. E, dentro dessa definição, 
estuprar e engravidar a vítima seria um comportamento natural (uma vez 
que cumpre a função biológica da reprodução). Mas, não parece que isso 
torne o estuprar um ato justo. Muito pelo contrário. 

O defensor do apelo ao natural poderia objetar: “mas é assim que as 
coisas são; a vida é assim mesmo”. Essa objeção, contudo, revela um pro-

11    Outras razões adicionais pelas quais o critério “ser natural” é irrelevante para saber se uma prática é ou não 
justificada serão detalhadas no capítulo 3, onde será apresentado o argumento da relevância.



49

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

blema mais grave com o apelo ao natural: do fato de algo acontecer não se 
segue automaticamente que seja bom, correto, ou sequer que seja aceitável. 
Por exemplo, infelizmente assassinatos acontecem o tempo todo. Mas isso 
não é, obviamente, uma justificativa para assassinar. E, se coincidir de algo 
que sempre acontece ser também desejável, o será por outros motivos, que 
não pelo mero fato de acontecer sempre. 

Outra crítica ao apelo ao natural, que surge do argumento da relevância, 
aplica-se igualmente contra toda e qualquer posição que negue considera-
ção moral plena aos seres sencientes e, por isso, será vista separadamente 
no capítulo 3. 

10. A defesa do especismo através de um apelo ao respeito pelas 
tradições

Uma defesa bastante comum do especismo argumenta que muitas 
das práticas especistas são tradicionais e que, por isso, deveríamos man-
tê-las. Para analisarmos essa defesa, temos de perguntar o que se quer 
dizer quando se afirma que uma prática é tradicional. Normalmente, o 
que se quer dizer é que ela é cultivada desde há muito tempo, passando de 
geração em geração. Se o que se tem em mente com o termo “tradicional” 
é isso, então, imediatamente surge um problema para a defesa que estamos 
a discutir: há muitas práticas que já foram bastante tradicionais e depois 
percebemos claramente que se tratavam de injustiças. O exemplo mais 
conhecido é a escravidão humana: foi cultivada durante muito tempo e 
passada de geração em geração, em muitas sociedades. O mesmo vale para 
práticas brutais como, por exemplo, a queima de bruxas e atirar cristãos 
para serem comidos por leões. E vale também para qualquer discriminação 
que vigore em uma sociedade, como é o caso do racismo e do sexismo, 
por exemplo. Isso mostra que o fato de uma prática ser tradicional não 
implica automaticamente que seja justa (aliás, sequer é uma razão para 
se pensar que seja justa). 

Poder-se-ia objetar que, no caso da escravidão e de outras práticas 
que prejudicam humanos, elas são erradas justamente porque prejudicam 
humanos, independentemente de serem ou não tradicionais; já as práticas 
que prejudicam animais não humanos seriam corretas se forem tradicionais. 
Ora, obviamente que esse argumento possui um defeito: ele incorre em 
petição de princípio. O apelo à tradição entra em cena para tentar justificar 
o especismo, mas, depois, o especismo entra em cena para dizer sob quais 



50

LUCIANO CARLOS CUNHA

condições o apelo à tradição é aceitável. Assim, se os proponentes do apelo 
à tradição pretendem que ele justifique o especismo, têm de procurar outra 
maneira de fundamentá-lo, que não no próprio especismo.

Outra maneira bastante comum de se defender o respeito por tradições 
é por meio de um apelo ao que é normalmente conhecido como relativismo 
(que, para evitar uma confusão explicada logo adiante, caracterizaremos aqui 
de relativismo normativo). Segundo essa visão, o critério para descobrirmos 
se devemos aprovar ou rejeitar uma prática é saber se ela é ou não aceita 
por uma maioria na sociedade em que é praticada. Por vezes, essa visão 
mantém uma visão análoga em relação a épocas: o certo/errado de uma 
ação dependeria de uma maioria aprovar ou reprovar tal ação na época em 
que acontece. Por exemplo, segundo essa visão, enquanto a maioria das pes-
soas aceitava a escravidão humana, ela era correta (e, portanto, deveríamos 
aceitá-la também). Se uma maioria se convence de que ela é errada, segundo 
essa visão, ela passa a ser errada (e, portanto, deveríamos rejeitá-la também).

Segundo tal visão, se uma prática é tradicional em certa sociedade, isso é 
um sinal de que a maioria das pessoas nessa sociedade a aprova e que, portanto, 
deveríamos respeitá-la. Essa visão tem então a implicação de que não devemos 
criticar tradições de outras sociedades.  Mas, também tem a implicação de 
que não devemos criticar as tradições de nossa própria sociedade. Assim, o 
relativismo normativo é conservador em essência, pois a única forma aceita 
de crítica é em relação a práticas que contrariam o que é tradicional.

É importante ter em mente que o relativismo normativo não está 
meramente a descrever fatos. Não está meramente a descrever, por exem-
plo, “a maioria dos membros da sociedade B, onde a prática X acontece, a 
aprova”. Isso é uma mera constatação dos fatos que quem se opõe à prática X 
concorda (aliás, é exatamente por isso que estão a criticá-la: por saberem que 
ela é amplamente aprovada a ponto de continuar existindo). O relativismo 
normativo não está meramente descrevendo os fatos, mas, sim, a prescrever 
o que devemos fazer: ele defende que, “porque a maioria dos membros da 
sociedade em questão aprova determinada prática, não deveríamos criti-
cá-la porque isso mostra que ela está correta”. Contudo, a defesa do respeito 
por tradições com base no relativismo normativo, e o próprio relativismo 
normativo, são altamente problemáticos. Vejamos por quê:

O primeiro problema é que, a partir do fato de uma prática ser tradi-
cional, não se segue necessariamente que seja aprovada por uma maioria. 
É possível que uma minoria mais poderosa esteja a obrigar uma maioria a 



51

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

aceitá-la. Isso é particularmente verdadeiro no caso das práticas especistas. 
Quem afirma “a maioria aprova as práticas especistas”, está a se referir à 
maioria dos humanos. Mas, os humanos são a imensa minoria dos indivíduos. 
Assim, o critério “seguir o que a maioria aprova” não poderia fundamentar 
as práticas especistas. Se alguém pensa que sim, já está a assumir o espe-
cismo de antemão, contabilizando apenas os humanos. E, como vimos, 
isso é incorrer em uma petição de princípio. Contudo, imaginemos que os 
humanos realmente fossem uma maioria. Ainda assim, há outros problemas 
mais graves com o relativismo normativo. Vejamos:

O segundo problema é com o critério que o relativismo normativo 
utiliza para julgar se uma prática é certa ou errada: saber se ela é aprovada 
ou não por uma maioria no lugar ou época em que acontece. Há  pelo 
menos dois motivos pelos quais alguém que defende o relativismo nor-
mativo poderia acreditar que tal critério é importante. O primeiro, seria 
pensar que o fato de uma prática ser aprovada pela maioria é um indício 
de que tal prática possui as melhores razões a seu favor: “se a maioria 
aprova certa prática, muito provavelmente é porque fizeram uma análise 
cuidadosa dos argumentos, e muito provavelmente não estão enganados”. 
O segundo, seria enxergar o próprio fato de uma prática ser aprovada 
pela maioria como aquilo que a torna correta. Discutamos as duas possi-
bilidades separadamente:

Quanto ao primeiro caso, a verdade é que a imensa maioria das 
pessoas sequer se preocupa em tentar justificar as atitudes que aprova ou 
reprova, muito menos fazer uma análise cuidadosa e não tendenciosa das 
razões contrárias e favoráveis a certa prática. Além disso, tal critério faria 
sentido apenas se não fosse possível de a maioria se enganar. Mas, se já é 
possível que todos nós estejamos enganados quanto a algo, o mesmo vale 
ainda em maior grau para a maioria. Se é assim, o fato de uma maioria 
aprovar determinada prática não mostra que necessariamente ela possui 
as melhores razões a seu favor. Aliás, sequer mostra que há alguma boa 
razão a seu favor. 

Quanto à segunda possibilidade (o fato de a maioria aprovar ou con-
denar certa prática ser aquilo que torna tal prática correta ou errada), ela 
tem implicações paradoxais. Se o fato de uma maioria aprovar determinada 
prática é o que tornaria tal prática correta, então estamos cometendo um 
erro aos nos posicionarmos contra essa prática: segundo o relativismo 
normativo, não deveríamos fazer isso. Mas, suponhamos que desobede-



52

LUCIANO CARLOS CUNHA

çamos e depois conseguimos convencer uma maioria a também condenar 
a prática em questão. Nesse caso, passamos a estar corretos. Isto é assim 
porque, para o relativismo normativo, enquanto uma maioria de pessoas 
aceita uma prática, ela é correta; se uma maioria se convence de que ela 
é errada, ela passa a ser errada. O motivo de isso soar muito estranho é 
que nenhuma propriedade da prática em questão foi modificada, e as 
razões que poderiam ser endereçadas contrárias e favoráveis a tal prática 
permaneceram as mesmas: foram modificados apenas os julgamentos que 
as pessoas possuíam sobre essas práticas (muito provavelmente com base 
em determinadas razões). Esse problema surge exatamente porque, para 
o relativismo normativo, para saber se devemos aceitar ou rejeitar uma 
prática, interessa saber apenas se ela é aprovada ou não por uma maio-
ria na sociedade em que acontece. As razões mesmas que poderiam ser 
endereçadas favoráveis ou contrárias a tal prática, e que fazem as pessoas 
terem esta ou aquela posição sobre a prática em questão, são completa-
mente colocadas de lado. Assim, se, por exemplo, são as características 
da própria prática aquilo que podem torná-la justa ou injusta, e se as 
razões favoráveis e contrárias a elas são importantes para determinarmos 
se devemos aceitá-la ou rejeitá-la, como parece ser o caso, temos fortes 
razões para rejeitar o critério do relativismo normativo.

Alguém poderia pensar que o relativismo normativo está apenas 
a dizer que certa prática era “vista como correta” e “passou a ser vista 
como errada”. Contudo, isso não é assim, porque a posição que estamos a 
discutir é normativa, e não meramente descritiva: ela visa prescrever o que 
devemos ou não devemos fazer12. O relativismo normativo está a falar 
sobre a moralidade das práticas mesmas; não está meramente a descrever 

12   Nesse sentido, é importante distinguirmos o relativismo enquanto teoria metaética (mais especificamente sobre 
o significado do termo “ação correta”), e o relativismo normativo, que visa oferecer um critério para sabermos quais 
ações são corretas. O relativismo enquanto teoria do significado do termo “ação correta” afirma que, quando 
alguém diz “a ação X é correta”, está a dizer exatamente a mesma coisa que “a ação X é aprovada pela maioria 
na minha sociedade”. O problema central com essa teoria é que, se a definição do termo “ação correta” signifi-
casse o mesmo que “ação aprovada pela maioria na sociedade do falante”, dizer “a ação aprovada pela maioria 
na minha sociedade foi correta” seria o mesmo que dizer “a ação aprovada pela maioria na minha sociedade foi 
aprovada pela maioria na minha sociedade”. Mas, não é isso o que se quer dizer com o termo “ação correta”. O 
que queremos dizer quando afirmamos “a ação X é correta”, é que “deveríamos praticar a ação X”, ou “a ação X 
tem as melhores razões a seu favor” (não estamos meramente a descrever o que a maioria pensa). Já o relativismo 
normativo é diferente. Ele concorda com a definição de ação correta acima (“ação correta = aquela ação que 
deveríamos fazer”). A questão que as teorias normativas visam responder é “que critério devemos utilizar para 
saber quais ações são corretas?”, isto é, para saber quais ações devemos fazer. E, o critério que o relativismo 
normativo adota é “a ação ser aprovada pela maioria na sociedade em que acontece”, critério que, como vimos 
acima, apresenta graves problemas.



53

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

aquilo que as pessoas pensam sobre a moralidade de tais práticas. Enquanto 
uma maioria aceita determinada prática, de acordo com o relativismo 
normativo, não devemos criticá-la, porque o fato de ela ser aprovada por 
uma maioria a torna correta. 

O defensor do relativismo normativo poderia objetar que, quando 
afirma que “o certo/errado quanto à ação é relativo à sociedade de cada 
agente”, o que quer dizer é que todo julgamento moral não faz mais do que 
refletir os padrões vigentes na sociedade de quem fez tal julgamento e que, 
por isso, nenhum padrão deveria ser visto como objetivamente válido e 
deveríamos todos, então, respeitar as tradições de cada sociedade. Nova-
mente, há no mínimo dois problemas com essa objeção: 

O primeiro problema é que é falsa a afirmação de que todo julga-
mento moral não faz mais do que refletir os padrões morais vigentes na 
sociedade de quem faz tal julgamento. Se fosse assim, seria impossível 
alguém discordar dos padrões morais vigentes na sociedade em que vive. 
Mas, isso acontece o tempo inteiro. Se é assim, então também é falsa a 
afirmação comumente feita por defensores do relativismo normativo, de 
que aqueles que criticam práticas que não são de sua própria sociedade 
estão necessariamente a fazê-lo a partir dos padrões morais de sua própria 
sociedade. Isso é verdade em alguns casos, mas, não há que necessariamente 
ser assim. É possível alguém criticar práticas de outras sociedades, mas 
estar a fazer a crítica a partir de uma perspectiva moral que também a sua 
própria sociedade não aceita. A crítica ao especismo é um bom exemplo. 
Se alguém pertence a uma sociedade A, e está a criticar as práticas espe-
cistas da sociedade B, não faz sentido acusá-lo de “estar necessariamente a 
criticar práticas de outras sociedades a partir de padrões morais vigentes 
na sua própria”, porque até o momento não existe nenhuma sociedade 
humana onde vigorem padrões antiespecistas. 

O segundo (e principal) problema é que o argumento é autorrefutante. 
Ele defende que todo e qualquer julgamento moral não faz mais do que 
refletir os padrões morais vigentes na sociedade de quem faz o julgamento, 
e, ao mesmo tempo, afirma que o julgamento moral – “devemos respeitar 
as tradições de cada sociedade” – é um padrão moral objetivamente válido 
que deveria ser aceito por todos, independentemente de sociedade.

Algo similar acontece quando o relativismo normativo é defendido 
mediante um apelo ao antirrealismo moral. O antirrealismo moral diz que 
não existe um certo/errado objetivo em relação à ética e que, portanto, não 



54

LUCIANO CARLOS CUNHA

existem ações que deveríamos praticar independentemente do que queremos. 
O antirrealismo moral reconhece os imperativos morais apenas na seguinte 
forma hipotética: “se queremos atingir a meta X, então, devemos praticar a 
ação Y, porque ela conduz à meta X”. Mas, não haveria, nessa perspectiva, um 
dever de adotarmos a meta X, e, deixando de querer a meta X, não haveria 
mais razão para praticar a ação Y. Ora, é nítida a razão pela qual tal apelo 
não funciona como defesa do relativismo normativo: o antirrealismo moral 
diz que não temos dever de adotar esta ou aquela visão da ética; portanto, 
jamais implicaria que devemos adotar o relativismo normativo (aliás, sequer 
é uma razão para se adotar o relativismo normativo). 

Ou seja, se alguém pretende defender o respeito por tradições, não há 
outra saída a não ser apresentar razões a favor do respeito pelas tradições. 
Vejamos duas das principais: 

Uma possível razão é manter que elas beneficiam certos indivíduos. 
Apesar de essa defesa ser plausível em relação a tradições que apenas bene-
ficiam todos os afetados por ela (se houver alguma tradição assim), não 
parece plausível para o caso de tradições que prejudicam indivíduos. Se os 
benefícios para certos indivíduos forem uma razão para se manter certa 
tradição, seria arbitrário negar que os danos para outros indivíduos são uma 
razão para se rejeitar tal tradição. Assim, não podemos deduzir do fato de 
uma prática beneficiar certos indivíduos que então existem razões conclu-
sivas a favor de tal prática. E, no caso das práticas especistas (incluindo as 
que são tradicionais), a quantidade de indivíduos que são prejudicados por 
elas é imensamente maior do que a quantidade de indivíduos beneficiados. 
Além disso, o dano que recai sobre aqueles prejudicados por tais práticas 
é, individualmente, muito maior do que o dano que recairia sobre cada um 
dos beneficiados se tais práticas fossem abolidas. Portanto, observar que 
as tradições especistas beneficiam certos indivíduos não mostra que elas 
são, por isso, aceitáveis.

Outra maneira de tentar defender o respeito pelas tradições é afirmar 
que elas possuem valor intrínseco no sentido impessoal, isto é, que elas são 
boas em si, independentemente do benefício ou prejuízo que poderiam causar 
aos indivíduos afetados. Essa defesa tem dois problemas fundamentais. O 
primeiro, é que não parece ser possível comprovar a existência desse valor. 
Quando falamos, “x é bom para o indivíduo A”, podemos verificar a plau-
sibilidade de nossa afirmação investigando se x realmente faz bem para o 
indivíduo A. Agora, se dizemos que “x é bom” independentemente do modo 



55

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

como os indivíduos são afetados, é muito difícil imaginar como essa alegação 
poderia ser verificada. Contudo, esse não é o problema maior. O problema 
maior é que, mesmo se tal alegação pudesse ser verificada, e mesmo que se 
mostrasse correta, ela ainda não daria suporte à conclusão de que, então, 
devemos respeitar as tradições, porque teria ainda de ser mostrado que o 
seu alegado valor impessoal é mais importante do que o bem de todos os 
indivíduos prejudicados por tais tradições. E isso parece ainda mais difícil 
de ser feito do que demonstrar um suposto “valor intrínseco pessoal” das 
tradições (algo que, como apontado anteriormente, já é algo muito difícil 
de se demonstrar). 

E, mesmo que atribuíssemos um peso maior às tradições frente ao 
bem dos indivíduos, dependendo do quão grande fosse a quantidade de 
indivíduos prejudicados, e da gravidade dos danos individualmente, a soma 
desses prejuízos poderia ainda fazer pender a balança favoravelmente aos 
indivíduos. O quão graves teriam de ser os prejuízos individualmente, e o 
quão grande teria de ser o número de indivíduos prejudicados, dependeria 
do peso atribuído ao bem dos indivíduos frente ao peso do alegado valor 
impessoal das tradições, mas, em algum ponto, a inversão da prioridade 
teria de ser admitida (do contrário, se estaria a assumir que a preservação 
das tradições é um trunfo sobre o bem dos indivíduos). E, dada a quan-
tidade gigantesca de animais não humanos prejudicados pelas tradições 
especistas, e da gravidade de dano individualmente para cada um deles, 
teria de ser assumido que o peso do suposto “valor impessoal das tradi-
ções”, ou é gigantescamente maior, ou é um trunfo sobre o bem deles. 
Mas, como vimos, se já é difícil fundamentar o alegado valor intrínseco 
impessoal das tradições, é ainda mais difícil  fundamentar que esse valor 
tem um peso muito maior do que o bem de todos os seres sencientes 
afetados negativamente por elas. 

Além disso, há uma razão para se rejeitar a ideia de que toda e qual-
quer tradição tem valor. Ela fica nítida quando voltamos à definição de 
tradição da qual partimos: “algo cultivado desde muito tempo, passando 
de geração em geração”. Como atestam todos os exemplos de tradições 
hediondas já cultivadas ao longo da história, o apelo à tradição padece 
exatamente dos mesmos problemas que o apelo ao natural: do fato de uma 
prática ser tradicional não se segue necessariamente que seja boa, justa 
ou sequer aceitável, ou mesmo que haja alguma boa razão a favor dela. 
Assim, se o apelo a tradições é já ele mesmo altamente problemático, não 
parece que possa justificar o especismo, ainda mais quando lembramos 



que as tradições especistas resultam em uma gigantesca quantidade de 
sofrimento e de mortes, muitíssimo maior do que em todas as outras 
tradições que já vitimaram humanos em conjunto.

11. Conclusão 

Discutimos neste capítulo as principais defesas do especismo. Vimos 
que todas elas possuem sérios problemas e que, por isso, temos fortes razões 
para rejeitá-las. 

Contudo, um defensor do especismo poderia dizer que, até o momento, 
apenas mostramos que as defesas do especismo não se sustentam, e não 
argumentamos a favor da consideração dos animais não humanos. Assim 
sendo, o próximo capítulo apresenta três dos principais argumentos a favor 
da igual consideração dos seres sencientes, independentemente de espécie: 
o argumento da relevância, o argumento da igual consideração, e o argumento 
da imparcialidade.



57

Capítulo 3

ARGUMENTOS A FAVOR DA CONSIDERAÇÃO 
DOS SERES SENCIENTES

1. Introdução

Neste capítulo serão apresentados três dos principais argumentos a 
favor da consideração moral dos seres sencientes: o argumento da relevância, 
o argumento da igual consideração, e o argumento da imparcialidade.

2. O argumento da relevância e o critério da senciência

Imaginemos duas pessoas. A primeira defende que quem possui 
inteligência abaixo de certo nível, seja humano ou não humano, deve ser 
escravo de quem possui inteligência acima de tal nível, seja humano ou 
não humano. Já a segunda pessoa defende que os seres sencientes, indepen-
dentemente de espécie, devem ser chacinados em massa para atingir metas 
ambientalistas (por exemplo, manter certos ecossistemas do modo como 
são naturalmente). 

A questão é: nenhuma das duas pessoas acima está a ser especista, 
uma vez que não dá consideração diferenciada dependendo da espécie. 
Contudo, claramente, ambas as pessoas não dão consideração moral plena 
aos seres sencientes. Veremos agora um argumento que mostra um grave 
problema não apenas com o especismo, mas com qualquer posição que não 
dê consideração moral plena aos seres sencientes (o que inclui o critério 
dos níveis de inteligência e o ambientalismo13).

O argumento da relevância aponta um problema com qualquer critério 
de consideração moral que não tenha a ver com a possibilidade de alguém 
ser prejudicado e/ou beneficiado. Vejamos o argumento em detalhes:

O argumento da relevância afirma que, para uma distinção estar jus-
tificada, precisa ser relevante para o assunto em questão. Consideremos o 

13   As diferenças e o conflito entre o ambientalismo e a consideração pelos animais serão discutidas no capítulo 7.



58

LUCIANO CARLOS CUNHA

seguinte exemplo14: o fato de alguém ter uma enfermidade grave é relevante 
para ser atendido em um hospital, mas não para ser aceito em uma equipe 
de atletismo (aliás, esse fato seria uma razão para não se aceitar esse alguém 
em uma equipe de atletismo). Analogamente, o fato de alguém estar em 
condições de saltar sete metros é relevante para ser aceito em uma equipe 
de atletismo, mas não em uma emergência de um hospital (aliás, esse fato 
seria uma razão para não se aceitar esse alguém em uma emergência de 
um hospital). 

Da mesma maneira, o argumento da relevância conseguiria explicar 
onde está o problema com basear a consideração moral (ou o grau desta) 
nos critérios assumidos pelos argumentos discutidos no capítulo 2, ou seja:

1.	 No pertencimento à certa espécie, raça ou gênero; 

2.	 Em alegações metafísicas (como possuir uma relação especial 
com deus, uma alma imortal, dignidade, um status ontológico 
superior etc.); 

3.	 Na posse de certas capacidades (razão, liberdade, linguagem, auto-
nomia, senso de justiça, cultura, agência moral, capacidade de 
realizar contratos, e capacidade de reivindicar e respeitar direitos);

4.	 Na posse de certas relações (de solidariedade, afetivas, políticas 
ou de poder); 

5.	 No potencial para aquelas capacidades e/ou relações; 

6.	 No fato de se pertencer a um grupo cujos membros normais pos-
suem aquelas capacidades e/ou relações; 

7.	 No critério escolhido ser baseado ou não em uma característica 
biológica; 

8.	 No fato de um comportamento ser ou não natural; 

9.	 No fato de o afetado ser ou não o próprio agente (como no egoísmo); 

10.	 No fato de o objeto em questão ser ou não uma totalidade (como 
um ecossistema ou uma espécie, por exemplo).

Para entendermos o problema com tais critérios, temos de fazer as 
seguintes perguntas: “o que é relevante para a consideração moral?”. Isto 
é: “por que existe a questão da consideração moral?”; “por que faz sentido 

14    Devo esse exemplo a Oscar Horta.



59

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

perguntar sobre o critério adequado de consideração moral?”; “por que 
alguém precisaria de consideração moral?”, “o que está em jogo quando 
falamos de consideração moral?”, “o que significa dar consideração moral?”.

A questão da consideração moral só existe porque existem seres passí-
veis de serem prejudicados e/ou beneficiados. Dar consideração moral a alguém 
é exatamente buscar que esse alguém seja beneficiado e evitar que seja 
prejudicado. Imaginemos um objeto que é indiferente ao que lhe acontece 
(por exemplo, um tijolo). Não faz sentido defender que temos obrigações 
diretas para com o tijolo, dado que, para este, tanto faz a maneira como se 
encontra: se está deitado ou em pé, se está inteiro, se é partido em dois, se é 
esfarelado etc. Para o tijolo, qualquer estado em que se encontre é igualmente 
indiferente, pois não há alguém ali a perceber alguns estados como negativos 
e/ou outros como positivos. Não há alguém que é o tijolo. Isto é, não há o 
ponto de vista do tijolo (o modo como ele se encontra pode ser importante 
apenas para outros indivíduos, que seriam afetados por isso). 

Se determinada entidade é incapaz de ser prejudicada e/ou benefi-
ciada (por ser indiferente ao que lhe acontece), parece que não faz sentido 
se preocupar diretamente com ela. Assim, segue-se que o que é relevante 
para saber quem considerar é saber quem é passível de ser prejudicado e/ou 
beneficiado. 

Uma condição necessária e suficiente para alguém ser passível de 
ser prejudicado e/ou beneficiado é haver a possibilidade de reconhecer 
certos estados como negativos e/ou outros como positivos. Para isso, é 
necessário que o ser em questão seja capaz de experimentar certos estados 
como negativos e/ou outros como positivos. Assim, os proponentes do 
argumento da relevância15 defendem que a característica relevante para a 
consideração moral é a senciência, pois ser senciente significa ser capaz de 
experimentar determinados estados como positivos e/ou outros estados 
como negativos16, o que implica não ser indiferente ao que lhe acontece 
e, portanto, ser capaz de ser prejudicado e/ou beneficiado, como observa 
Singer (2002, p. 67). A senciência distingue os que são alguém e os que são 
algo, isto é, distingue os organismos que possuem uma perspectiva de primeira 
pessoa e os que não possuem.

15   Vários proponentes do argumento não o apresentam com o título de «argumento da relevância». As posições 
de Bentham (1996, p. 282n) e de Singer (2002; 2004) são exemplos. 

16   “Senciência” está a ser definida aqui como sinônimo de qualquer evento mental, independentemente de se 
o estímulo que faz surgir tais experiências é externo ao organismo (como os dados obtidos com a visão, por 
exemplo) ou se é interno (como, por exemplo, no caso dos sonhos).



60

LUCIANO CARLOS CUNHA

Se o argumento da relevância estiver correto, todo ser senciente, 
independentemente de espécie, é objeto de consideração moral direta. 
Considerar moralmente alguém de maneira direta é reconhecer que há 
razões diretas para evitar prejudicá-lo e para beneficiá-lo (isto é, o seu 
bem importa por si). Precisamos então investigar sob quais condições os 
seres sencientes são passíveis de serem prejudicados e/ou beneficiados:

Já que um ser senciente é passível de ser prejudicado e/ou benefi-
ciado porque é capaz de experiências positivas e/ou negativas, é passível 
de ser prejudicado fundamentalmente de duas formas: 1) pela presença do 
que é negativo (o sofrimento, por exemplo) e; 2) pelo impedimento do que 
é positivo (por exemplo, quando a morte impede o desfrute do prazer17). 
Analogamente, um ser senciente é passível de ser beneficiado fundamental-
mente de duas formas: 1) pelo impedimento do que é negativo (como quando 
um sofrimento é aliviado ou prevenido, por exemplo) e; 2) pela presença 
do que é positivo (experimentar prazer, por exemplo). 

Excluir da consideração moral direta um ser senciente devido a 
não ter determinada cor de pele, não pertencer a determinado gênero, 
não pertencer a determinada espécie, devido ao grau de suas capacidades 
cognitivas, ou por não termos determinadas relações para com ele etc., é 
cometer uma injustiça porque se está a prejudicar alguém com base em 
características irrelevantes. E são irrelevantes porque não influenciam na 
possibilidade de alguém ser prejudicado e/ou beneficiado, que é a razão 
pela qual faz sentido se pensar em consideração moral. Tomemos como 
exemplo o critério do grau de racionalidade. Adotá-lo como critério de 
consideração moral seria confundir o que é relevante para alguém ser res-
ponsabilizado (o grau de racionalidade) com o que é relevante para alguém 
ser considerado (a possibilidade de ser prejudicado/beneficiado). Seria uma 
confusão análoga a adotar a capacidade de saltar sete metros como critério 
para aceitar alguém em uma emergência de um hospital e adotar a carac-
terística “estar gravemente doente” como critério para aceitar alguém em 
uma equipe de atletismo. 

O argumento da relevância aponta que a razão para considerarmos 
os humanos não é porque são humanos; nem porque pertencem à mesma 
espécie que pertencemos; nem porque possuem certas capacidades ou certas 
relações conosco; e nem porque considerar humanos é (supostamente) uma 
tendência natural para nós. Em vez disso, a razão para considerarmos os 

17   Esse ponto será discutido detalhadamente no capítulo 5.



61

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

humanos é simplesmente porque eles são passíveis de serem prejudica-
dos e/ou beneficiados. Contudo, essa mesma razão que explica por que 
humanos são moralmente consideráveis implica ao mesmo tempo que 
também é moralmente considerável qualquer outro ser passível de ser 
prejudicado e/ou beneficiado, independentemente de espécie.

O argumento da relevância oferece fortes razões para rejeitarmos não 
apenas as visões que privilegiam alguns seres sencientes em detrimento de 
outros (como é o caso do especismo, racismo, sexismo, egoísmo etc.), mas 
também as que desconsideram todo e qualquer ser senciente, independen-
temente de espécie (como é o caso de visões ambientalistas em que apenas 
totalidades como espécies e ecossistemas, e não os indivíduos, importam 
diretamente). Assim, de acordo com o argumento da relevância, devemos, 
portanto, dar consideração moral direta a todo e qualquer ser senciente18 
(independentemente de espécie, grau de inteligência etc.), o que implica em 
prevenir/minimizar o que lhes prejudica e em promover o que lhes beneficia, 
uma vez que é isso o que significa dar consideração moral.

3. O argumento da igual consideração

Uma visão muito comum é a de que os animais não humanos devem 
receber consideração moral direta (isto é, o seu bem é importante em si, e 
não apenas indiretamente a outra coisa, como os interesses humanos ou 
as metas do ambientalismo), mas que essa consideração deve ser menor do 
que aquela devida a humanos. Dentre os proponentes dessa visão, estão 
Benson (1978, p. 537), Diamond (1991, p. 59), Mosterín (1998, p. 24) e 
Næss (2005, p. 171). Vejamos agora um argumento que mostra que essa 
visão é tendenciosa:

O argumento da igual consideração aponta que acessar de maneira 
não tendenciosa a força das razões para levar em consideração o bem de 
alguém requer reconhecer que prejuízos/benefícios de magnitude similar 

18   Deixaremos aqui em aberto a questão sobre quais seres são sencientes. O argumento mais promissor nesse 
sentido, até o momento, parece ser o argumento por analogia de similaridade anatômica. Apesar de ser objeto 
de intensa disputa na área da filosofia da mente se os estados mentais podem ser ou não explicados comple-
tamente em termos de estados cerebrais, é inegável que há correlações entre o que acontece no cérebro e os 
estados mentais. Assim, se nossa senciência está correlacionada com estados do cérebro, temos uma razão inicial 
para supormos que é senciente todo e qualquer organismo que também possua um cérebro (ou mesmo todo 
organismo que possua um sistema nervoso com uma centralização em outro tipo de órgão que desempenhe 
uma função similar). Sobre a questão da senciência nos não humanos, ver os trabalhos de Cabanac et al. (2009), 
Chandroo e Moccia (2004), Griffin (1981; 1984; 1992), Grinde (2013), Kavaliers et al. (1983), Mather (2001), 
Mather e Anderson (2007), Rollin (1989), Smith (1991) e  Sneddon (2004; 2009). 



62

LUCIANO CARLOS CUNHA

em indivíduos distintos geram razões de igual força para serem preveni-
dos/buscados (e que, quanto maior a sua magnitude, mais fortes são essas 
razões). Por que isso é assim? Ora, se as razões para se considerar alguém 
derivam da possibilidade de esse alguém ser prejudicado e/ou beneficiado 
(como apontado pelo argumento da relevância), então, quanto maior a 
possibilidade de alguém ser prejudicado e/ou beneficiado, mais fortes são 
essas razões. Isso significa que, por vezes, ao contrário do que mantém 
a visão comum, teremos razões mais fortes para evitar de prejudicar (ou 
para beneficiar) animais não humanos em comparação a humanos, e seres 
com menores capacidades cognitivas, em comparação a seres que têm tais 
capacidades mais desenvolvidas: toda vez que houver a possibilidade de 
serem prejudicados/beneficiados em maior grau. 

Para tornar mais clara a aplicação da ideia de igual consideração, 
vejamos um exemplo. Os números representam os níveis de bem-estar 
dos indivíduos A e B. Suponhamos que temos de escolher, ou deixar A 
com um bem-estar de -10 (um dano grave) ou B com um bem-estar de 
-1 (um dano leve), e que tudo o mais é igual nos outros fatores relevantes 
(por exemplo, nenhum dos dois fez algo para merecer tais danos). Ima-
ginemos que temos a meta de causar o menor dano possível e que, por 
isso, concordamos em escolher causar o dano em B. O que o argumento 
da igual consideração defende é que, se os papéis fossem invertidos, isto 
é, se tivéssemos de escolher entre ou deixar A com um bem-estar de -1 
ou B com um bem-estar de -10, então deveríamos causar o dano em A. 
Tudo o que o argumento da igual consideração diz é que não podemos 
ser tendenciosos na atribuição do peso do bem de cada ser senciente em 
nossas deliberações. 

Como Singer (2002) é o mais conhecido defensor da igual consi-
deração, e também adota o utilitarismo enquanto teoria normativa, não 
é incomum a seguinte objeção à igual consideração: “não sou utilitarista, 
portanto, não tenho por que aceitar a igual consideração”. Isso é um equí-
voco. A aceitação da igual consideração dos seres sencientes não depende 
da aceitação de uma visão específica da ética. Qualquer visão de ética não 
tendenciosa aceitará a igual consideração. Peguemos como exemplo três 
visões de ética: o utilitarismo clássico, o princípio do maximin e o iguali-
tarismo. Como apontado por Holtug e Rasmussen (2007, p. 1-34), essas 
três visões da ética aceitam a igual consideração de todos os afetados pela 
decisão, mas, por vezes, prescrevem ações distintas (e, como explicado a 



63

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

seguir, nos casos em que prescrevem a mesma ação, isso se dá por razões 
distintas). Vejamos um exemplo prático:

A grosso modo, o que essas três visões defendem é o seguinte. Para o 
utilitarismo clássico, a ação correta é aquela que resulta na maior soma total 
do bem-estar dos distintos indivíduos afetados. O princípio do maximin, 
por sua vez, prescreve que devemos escolher aquela situação em que o 
nível mínimo de bem-estar é o mais alto. Por fim, o igualitarismo prescreve 
minimizarmos a desigualdade. Imaginemos novamente dois indivíduos: 
A e B. Os números representam o seu bem-estar (de acordo com uma 
medida fictícia qualquer). Suponhamos que agora ambos estão no nível 
zero de bem-estar e, se adotamos o curso de ação C1, temos o seguinte 
resultado: A=+20; B=+10. Se adotamos o curso de ação C2, temos A=+14; 
B=+15. O utilitarismo prescreve C1 porque a soma do bem total é maior 
(+30, em comparação a +29 de C2). Já o princípio do maximin prescreve 
C2 porque nele quem está pior (A=+14) está ainda melhor do que quem 
está pior em C1 (B=+10). O igualitarismo também prescreveria C2, por-
que nele o bem total está melhor distribuído (a desigualdade é de apenas 
-1, em comparação à -10, em C1). Em que sentido se pode dizer então 
que todas as três visões citadas aceitam a igual consideração? No sentido 
em que o utilitarismo continuaria a prescrever que a decisão correta é 
escolher C1, se em C1 os indivíduos trocassem de lugar: A=+10; B=+20. 
E, o princípio do maximin e o igualitarismo continuariam a prescrever 
que a decisão correta é escolher C2, se em C2 os indivíduos trocassem 
de lugar: A=+15; B=+14. 

Por vezes, é dito que as visões consequencialistas da ética (isto é, 
aquelas para as quais a ação correta sempre coincide com a que resulta nas 
melhores consequências, dentre as opções disponíveis) teriam de dar um 
peso diferente a níveis de prejuízos/benefícios similares em indivíduos 
distintos, se isso for necessário para se chegar às melhores consequên-
cias. Isto é, segundo esse argumento, as visões consequencialistas nem 
sempre teriam de aceitar a igual consideração. Contudo, como mostra o 
exemplo anterior, toda vez que alguém dá um peso diferente a níveis de 
prejuízos/benefícios similares em distintos indivíduos, jamais chegará nas 
melhores consequências que sua visão normativa visa atingir19. Peguemos 
novamente o exemplo anterior: 

19   Para uma discussão detalhada sobre esse ponto, ver Cunha (2020).



64

LUCIANO CARLOS CUNHA

Na situação S1 nossas opções são C1: A=+20; B=+10 ou C2: A=+14; 
B=+15. Acrescentemos as opções em que os indivíduos trocam de lugar: na 
situação S2, nossas opções são C3: A=+10; B=+20 ou C4: A=+15; B=+14. 
Se alguém é um utilitarista, e em S1 escolhe C1, mas em S2 se recusa a 
escolher C3, então em S2 não estará a maximizar o valor total agregado, 
e, portanto, não estará atingindo a meta utilitarista. Igualmente, se alguém 
adota o princípio do maximin e em S1 escolhe C2, mas em S2 se recusa a 
escolher C4, então em S2 não estará escolhendo a opção que contém o maior 
nível mínimo de bem-estar e, portanto, não estará atingindo a meta que o 
princípio do maximin visa atingir. Por sua vez, se alguém é um igualitarista 
e em S1 escolhe C2, mas em S2 se recusa a escolher C4, então em S2 não 
estará escolhendo a situação em que há menor desigualdade, e, portanto, 
não estará atingindo a meta igualitarista. Esses exemplos parecem suficien-
tes para mostrar que as visões consequencialistas têm de aceitar sempre a 
igual consideração, uma vez que, se não o fizerem em algum caso, no caso 
em questão não atingirão as metas que buscam. Além disso, as razões para 
se aceitar a igual consideração farão sentido não apenas para as visões 
consequencialistas, mas para qualquer outra visão de ética que não seja 
tendenciosa. Vejamos:

Como vimos antes, o princípio da igual consideração prescreve apenas 
não desfavorecer tendenciosamente. Tal princípio mostra que atribuir um 
peso menor ao bem de membros de certa(s) espécie(s) é desfavorecê-lo(s) 
injustamente, mesmo que se dê alguma consideração a esse bem. Por esse 
motivo, o especismo, assim como o racismo e o sexismo (ou qualquer outra 
forma de discriminação, como o egoísmo, o tamanhismo, o inteligentismo 
e o capacitismo, por exemplo), não acontece somente quando se desconsi-
dera completamente o bem do(s) membro(s) do grupo discriminado, e sim, 
também quando se dá um peso menor ao seu bem. Vejamos um exemplo 
para ilustrar esse ponto:

Imaginemos que alguém é um diretor de um hospital, e precisa esco-
lher entre duas propostas para determinar a prioridade no atendimento 
emergencial. A primeira sugere que, quanto mais grave a enfermidade, 
maior a prioridade. A segunda sugere que, quanto menor o número de 
letras no nome, maior a prioridade. Podemos explicar claramente por 
que a primeira proposta utiliza um critério relevante para a prioridade e 
a segunda não. A gravidade de uma enfermidade é exatamente uma das 
coisas que fazem com que tenha sentido perguntar pela prioridade em 
um atendimento (ela tem a ver com a razão pela qual há necessidade de 



65

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

se fazer atendimentos, em primeiro lugar). O número de letras no nome, 
por sua vez, não tem relação direta alguma com essa questão (poderia 
tê-lo apenas por coincidência, no caso de alguém com o menor número 
de letras no nome precisar de prioridade por outro motivo – como estar 
mais gravemente ferido, por exemplo – que não o número de letras no nome). 

No exemplo dado, a proposta baseada na quantidade de letras no 
nome oferece alguma consideração a todos os que chegarão ao pronto-so-
corro. Todos serão atendidos: ela apenas não dá prioridade a quem estiver 
na pior situação. Contudo, apesar de oferecer alguma consideração, é 
claramente injusta, por não adotar um critério relevante quanto ao grau 
de consideração. O mesmo se pode dizer da cor da pele, gênero e espécie 
de alguém. A discriminação especista acontece não somente quando se 
desconsidera totalmente o bem-estar de quem não pertence a certa(s) 
espécie(s), mas, também quando tais indivíduos recebem uma consideração 
menor diante de prejuízos/benefícios similares.

Isso não significa que a gravidade da situação tenha de ser necessa-
riamente o único critério relevante para a prioridade. Por exemplo, poderia 
ser alegado que também é relevante o quanto de benefício poderia ser 
feito a cada indivíduo. Com base nisso, defender-se-ia que a prioridade 
não deve ser de quem estiver na pior situação quando não há muitas 
chances de salvá-lo. Ou, é possível afirmar que também são relevantes 
os parâmetros da quantidade de indivíduos possível de ser salva em cada 
curso de ação e da quantidade de prejuízos/benefícios que cada indivíduo 
produziria para outros seres caso fosse salvo. Todas essas preocupações 
(diferentemente de critérios como o número de letras no nome, a cor 
da pele, o gênero e a espécie) podem ser reivindicadas plausivelmente 
como relevantes para a prioridade, exatamente porque têm como pano 
de fundo a preocupação com a magnitude do dano/benefício (a diferença 
entre elas reside no fato de que cada uma está a enfatizar um parâmetro 
distinto dessa magnitude). 

Dado o argumento anterior, temos fortes razões para defender a 
ideia de que os seres sencientes, independentemente de espécie, devem ser 
objeto de consideração moral plena, isto é, devem receber igual consideração, 
e não, meramente, alguma consideração. Uma conclusão importante do 
argumento da igual consideração, como vimos, é que o especismo (assim 
como o racismo, o sexismo, o egoísmo e outras formas de injustiça) acontece 
não somente quando suas vítimas têm o seu bem-estar completamente 



66

LUCIANO CARLOS CUNHA

desconsiderado, mas, toda vez que o seu bem-estar é visto como tendo 
uma importância menor20. 

4. O argumento da imparcialidade

Já vimos, antes, os argumentos da relevância e da igual consideração. 
O argumento da relevância é baseado na ideia de que o que importa para a 
consideração moral é a capacidade de ser prejudicado e/ou beneficiado e 
que, portanto, o critério adequado de consideração moral é a senciência, uma 
vez que esta determina quem é capaz de ser prejudicado e/ou beneficiado. 
O argumento da igual consideração, por sua vez, defende a ideia de que, se 
alguém deve ser considerado moralmente por estar sujeito a prejuízos e 
benefícios, a força das razões para evitar de prejudicar ou para beneficiar 
alguém tem de depender da magnitude dos prejuízos e benefícios em jogo, 
e não de características como, por exemplo, a espécie, a raça, gênero, capa-
cidades ou tamanho desse alguém. Há outro argumento que fundamenta 
de uma maneira distinta a ideia de que devemos dar consideração moral 
plena a todos os seres sencientes: o argumento da imparcialidade. Vejamos 
em linhas gerais como funciona esse argumento:

Suponhamos que tivéssemos de decidir se é ou não justa a situação 
da qual padecem os animais não humanos atualmente. Como vimos no 
capítulo 1, os animais não humanos são utilizados para consumo, em 
experiências, como vestuário etc. E, como veremos no capítulo 8, uma 
quantidade gigantesca deles padece de fome, sede e doenças nos ambientes 
naturais. Que critério podemos utilizar para determinar se uma situação 
é ou não justa? Há vários. Um deles é amplamente conhecido: defende 
a ideia de que, para uma situação ser justa, teríamos de aprová-la como 
justa se fôssemos nós os afetados por ela. Esse critério pode ser ilustrado 
por meio de um experimento mental (descrito no próximo parágrafo). O 

20   Isso não se limita ao especismo antropocêntrico. Em se tratando de animais não humanos, é predominante a 
visão de que devemos dar uma consideração maior a membros de espécies em extinção, e pouca ou mesmo nenhuma 
consideração a membros de espécies abundantes. Um grave problema com essa visão é simplesmente que a densidade 
populacional de uma espécie não tem influência alguma naquilo que é relevante para a existência e para a força das 
razões para darmos consideração moral a alguém. Como mostra o argumento da relevância, as razões para darmos 
consideração a alguém existem porque esse alguém é passível de ser prejudicado e/ou beneficiado. Se é assim, a força 
das razões para darmos consideração ao bem de alguém tem de depender da magnitude dos prejuízos e benefícios 
a que estaria sujeito, como mostra o argumento da igual consideração. Nenhuma dessas coisas depende em grau 
algum do quão populosa é a espécie a qual alguém pertence. Essa constatação já é bem aceita quando os humanos 
são as vítimas. Por exemplo, não diríamos que as razões para evitar causar sofrimento a uma criança ou para se 
condenar o racismo dependem de se saber o tamanho da população humana mundial.



67

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

experimento visa mostrar que só consideramos justa a situação da qual 
padecem os animais não humanos porque sabemos que não seremos nós 
as vítimas de tal situação, uma vez que pertencemos a um grupo privi-
legiado que não é afetado pela mesma. Se fôssemos nós os afetados, a 
consideraríamos altamente injusta. Isto é, o argumento aponta que somos 
tendenciosos, e que o especismo é injusto porque viola a imparcialidade. 
O experimento consiste no seguinte:

Imaginemos uma situação fictícia em que já existimos enquanto seres 
pensantes, mas não nascemos ainda no mundo em que viveremos. Contudo, 
teremos que nascer em tal mundo, mas não podemos escolher (nem saber) 
quais serão nossas características enquanto indivíduos depois de nascermos. 
Isto é, não saberemos a que espécie, raça ou gênero pertenceremos; nossa 
nacionalidade; se nasceremos em famílias ricas ou pobres; se nasceremos 
saudáveis ou com alguma doença; nossas habilidades e dificuldades; se 
seremos ou não capazes de razão, senso de justiça etc. Contudo, poderemos 
escolher se em tal mundo existiria discriminação baseada em raças, gêneros, 
espécies, grau de capacidades etc.

Essa é uma adaptação das figuras da posição original e do véu da igno-
rância, presentes no trabalho de John Rawls (1999 [1971])21. Apesar de a 
teoria de Rawls ser pensada de modo a garantir a imparcialidade, não dá 
consideração moral direta aos animais não humanos, uma vez que exige 
que os beneficiários da justiça possuam também um senso de justiça. Na 
apresentação do argumento da relevância, no item 2, rejeitamos essa exi-
gência, bem como rejeitamos a exigência de outras capacidades para além 
da capacidade de ser prejudicado/beneficiado, para que alguém receba 
consideração moral plena. O motivo é que, para se sofrer uma injustiça, 
não é necessário possuir um senso de justiça. Por exemplo, uma bebê que 
recebe menos alimento do que as outras em um berçário por conta da cor 
de sua pele é vítima de injustiça, mesmo que não tenha um senso de justiça. 
A justiça precisa incluir todos aqueles passíveis de serem prejudicados e/
ou beneficiados. Assim, o experimento mental de Rawls foi adaptado por 
teóricos como Mark Rowlands (1998; 2009) e Donald VandeVeer (1979), 
com vistas a mostrar que o especismo é injusto: se não soubéssemos a que 
espécie pertenceríamos, não consideraríamos justa a discriminação baseada 
em espécie.

21   Essa ideia, contudo, já havia sido formulada antes de modo similar em Harsanyi (1955).



68

LUCIANO CARLOS CUNHA

Parece claro que, se não soubéssemos a que espécie pertenceríamos, 
pensaríamos que, no mundo em que habitaríamos, cada ser senciente 
deveria receber igual consideração, independentemente de espécie. Se 
soubéssemos que poderíamos nascer, por exemplo, como um animal em 
uma granja industrial ou como um animal na natureza a padecer de danos 
naturais22, jamais consideraríamos justo o especismo. Assim, parece que 
só não consideramos injusta a situação da qual padecem os animais não 
humanos porque sabemos que, uma vez que somos humanos, não sere-
mos afetados por tal situação. Se esse é o caso, estamos a ser altamente 
tendenciosos. De uma perspectiva imparcial, não há como justificar dar 
uma consideração menor aos seres sencientes não humanos. Isso mostra 
que o especismo é injusto, uma vez que fere um requisito central da jus-
tiça: a imparcialidade. 

O argumento da imparcialidade pode ser esquematizado da 
seguinte maneira:

A1) Para uma situação ser justa, temos de considerá-la justa mesmo 
se fôssemos nós os afetados por tal situação;

A2) Se estivéssemos na situação na qual se encontram os animais não 
humanos, não a consideraríamos justa;

A3) Logo, não é justa a situação na qual se encontram os animais 
não humanos.

Outra maneira alternativa de formulá-lo, mais elaborada, é a seguinte:

B1) Devemos aceitar os juízos imparciais;

B2) Se não soubéssemos se seríamos beneficiados ou prejudicados 
por uma prática, e julgássemos  claramente que essa prática é injusta, 
esse juízo seria imparcial;

B3) Se não soubéssemos a que espécie pertenceríamos, não conside-
raríamos justo o especismo;

B4) Logo, o juízo de que o especismo é injusto é imparcial

B5) Logo, devemos aceitar o juízo de que o especismo é injusto.

O argumento da imparcialidade mostra que, se formos imparciais 
(isto é, se não formos tendenciosos), rejeitaremos o especismo. Como 

22    Discutiremos essa questão em detalhes no capítulo 8.



69

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

apontado antes, se determinada visão fere a imparcialidade, não pode 
ser justa, uma vez que a imparcialidade é uma das características centrais 
da justiça. Desse modo, o argumento da imparcialidade mostra que o 
especismo não é justo. Assim como o argumento da igual consideração, 
o argumento da imparcialidade mostra que os animais não humanos 
recebem um tratamento desfavorável injusto não somente quando não 
recebem consideração moral alguma, mas, toda vez que o seu bem-estar 
é visto como tendo uma importância menor.

5. Conclusão

Neste capítulo, foram apresentados três argumentos a favor da consi-
deração moral plena de todo e qualquer ser senciente, independentemente 
de espécie, grau de capacidades, grau de relações conosco etc. Recapitulemos 
brevemente tais argumentos:

O argumento da relevância afirma que o que importa para a consi-
deração moral é a capacidade de ser prejudicado e/ou beneficiado e que, 
então, o critério adequado de consideração moral é a senciência, pois esta 
determina quem é capaz de ser prejudicado e/ou beneficiado. 

Já o argumento da igual consideração defende a ideia de que, se alguém 
deve ser considerado moralmente por estar sujeito a prejuízos e benefícios, 
a força das razões para evitar de prejudicar ou para beneficiar alguém tem 
de depender da magnitude dos prejuízos e benefícios em jogo, e não de 
características como a espécie, a raça, o gênero, capacidades etc. 

O argumento da imparcialidade, por sua vez, defende que o especismo 
é injusto porque viola a imparcialidade, uma vez que não aprovaríamos o 
especismo se não soubéssemos que pertencemos à espécie privilegiada.

No próximo capítulo, discutiremos objeções a esses três argumentos.





71

Capítulo 4

DISCUTINDO OBJEÇÕES À CONSIDERAÇÃO 
DOS SERES SENCIENTES

1. O critério da senciência só faz sentido em teorias do bem-estar 
hedonistas?

No capítulo 3, item 2, na apresentação do argumento da relevância, 
o prazer e o sofrimento foram citados como exemplos de benefício e de 
malefício. Mas, isso não significa que as conclusões presentes em tal item 
sobre as condições nas quais um ser senciente é prejudicado/beneficiado 
só façam sentido em teorias que afirmam que a única coisa desvaliosa em 
si é o sofrimento, e a única coisa valiosa em si é o prazer (como é o caso 
da teoria do bem-estar hedonista). A única conclusão implicada em tal item é 
que os seres sencientes são passíveis de serem prejudicados pela presença 
do que lhes for negativo e/ou pela ausência do que lhes for positivo, e são 
passíveis de serem beneficiados pela presença do que lhes for positivo e/
ou pela ausência do que lhes for negativo. Nessa conclusão fica em aberto 
quais coisas lhes são positivas e quais são negativas. 

Tal conclusão é compatível com teorias do bem-estar23 experiencia-
listas (para as quais o valioso são as experiências positivas); preferencialistas 
(para as quais o valioso é a satisfação de preferências); e de lista objetiva 
(para as quais o valioso são os itens da lista, por exemplo, além do pra-
zer, o conhecimento e a amizade). É também compatível com teorias do 
bem-estar baseadas em axiologias negativas (isto é, teorias para as quais 
existe o que é negativo em si, mas não existe o que é positivo em si). A 
única diferença é que as axiologias negativas apenas reconheceriam o 
prejuízo pela presença do que é negativo e o benefício pela ausência do 
que é negativo. O critério da senciência não implica necessariamente uma 
teoria do bem-estar específica. 

23   Definições de preferencialismo, experiencialismo e teorias de lista objetiva podem ser encontradas em Parfit 
(1984, p. 4) e também em Kagan (1998, p. 29-40).



72

LUCIANO CARLOS CUNHA

2. Dando igual consideração aos seres sencientes, é impossível 
resolver conflitos?

Considerar moralmente alguém de maneira direta significa que o 
modo como o seu bem-estar é afetado para pior ou para melhor com nossos 
atos e omissões gera razões diretas para agirmos de certa maneira (evitando 
de prejudicá-lo e buscando ajudá-lo). Se alguém é objeto de consideração 
moral direta, o fato de um curso de ação prejudicá-lo é, em si, uma razão 
para se evitar tal curso de ação. Analogamente, o fato de um curso de ação 
beneficiá-lo é, em si, uma razão para se escolher tal curso de ação. 

Diante disso, poderia ser objetado que, se dermos igual consideração 
a todos os seres sencientes afetados por nossas decisões, não saberemos o 
que fazer em situações nas quais, seja lá o que escolhermos, acabaremos 
por prejudicar algum ser senciente. Isso seria assim porque, se dermos igual 
consideração a cada um dos seres sencientes afetados, teremos sempre 
razões diretas para evitar todo e qualquer curso de ação que prejudique 
seres sencientes. Essa objeção, contudo, confunde “ter razões diretas para” 
e “ter razões diretas conclusivas para”. Razões diretas podem ser conclusivas 
ou não. Vejamos um exemplo: 

Imaginemos que os indivíduos A e B são objeto de consideração 
moral direta (sendo ambos objeto de igual consideração), e que nossa meta 
seja prejudicar o menos possível os afetados por nossa decisão. Suponha-
mos que, se adotamos o curso de ação C1, o indivíduo A é prejudicado e 
fica com um bem-estar de -10, enquanto o bem-estar de B, que já está em 
+1, não é alterado. Já que A é objeto de consideração moral direta, temos 
uma razão direta para evitar C1 (a saber, o prejuízo para A). Contudo, ima-
ginemos que a nossa única outra opção é o curso de ação C2, em que B é 
prejudicado e fica com um bem-estar de -20, e o bem-estar de A, que agora 
está em +1, não é alterado. Já que B é objeto de consideração moral direta, 
também temos uma razão direta para evitar C2 (a saber, o prejuízo para B). 
Suponhamos que todo o restante dos fatores relevantes permaneçam iguais 
nos dois casos (por exemplo, que nem A nem B mereçam os prejuízos que 
correm o risco de padecer, e que o impacto de A ou B no futuro sobre os 
outros indivíduos seja o mesmo). Nesse caso, embora existam razões tanto 
para se evitar C1 quanto para se evitar C2, a razão para se evitar C2 é mais 
forte, uma vez que B sai mais prejudicado (tendo em mente o objetivo de 
prejudicar o menos possível). Portanto, ainda que haja razões diretas para 
evitarmos C1, essas razões não são conclusivas. 



73

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Isso mostra que é equivocada a ideia de que, dando igual conside-
ração a todos os seres sencientes, não há como termos um guia prático 
que nos diga o que fazer em casos nos quais todas as opções disponíveis 
acabam por prejudicar alguém. Esse guia é dado justamente pelas metas 
de cada teoria normativa distinta que incorporariam a igual consideração 
pelos seres sencientes (como vimos no exemplo oferecido no item 3 do 
capítulo 3). 

3. O critério da senciência só faz sentido em uma teoria normativa 
utilitarista?

Singer (2002) é provavelmente o mais conhecido defensor do crité-
rio da senciência. Singer é também adepto da teoria normativa conhecida 
como utilitarismo (que mantém que a ação correta é aquela que resulta no 
maior bem agregado). Isso pode dar a entender que, para alguém aceitar o 
critério da senciência, é necessário ser um utilitarista. 

Isso não é correto. O critério da senciência não se compromete 
com uma teoria normativa específica, e nem mesmo com uma classe 
específica de teorias normativas (por exemplo, consequencialismo, deon-
tologia, ou éticas do caráter24). Isso é assim porque os argumentos da 
relevância, da igual consideração e da imparcialidade (que implicam o 
critério da senciência) não se comprometem com uma forma específica 
de determinar a ação correta. Propostas de consideração moral direta dos 
seres sencientes surgiram a partir das mais diversas teorias normativas: 
utilitarismo (SINGER, 2002); direitos (REGAN, 200425 [1984]; FRAN-
CIONE, 2000); igualitarismo (FARIA, 2014; GOMPERTZ, 1997 [1824]); 
prioritarismo (HOLTUG, 2007); suficientismo (CRISP, 2003); ética do 
cuidado (ADAMS; DONOVAN, 1996); ética de virtudes (CLARK, 1977; 
NUSSBAUM, 2006; ROLLIN, 1981); kantianismo (FRANKLIN, 2005; 
KORSGAARD, 2005); neokantianismo (PLUHAR, 1995) e o contratua-
lismo rawlsiano (ROWLANDS, 1998). 

Assim, a defesa de que o critério da senciência só tem sentido a 
partir do utilitarismo não se sustenta. O que o argumento da relevância 
diz é que, seja lá de que forma determinemos a ação correta, se alguém 
é passível de ser prejudicado/beneficiado, não há justificativa para não 
24   Para mais sobre essas categorias de teorias normativas, ver Kagan (1998).

25   Ainda que Regan restrinja sua teoria de direitos aos seres sencientes que são sujeitos-de-uma-vida (o que 
requer um certo nível de sofisticação mental). 



74

LUCIANO CARLOS CUNHA

levar em conta o seu bem-estar. E, o que os argumentos da igual consi-
deração e da imparcialidade apontam é que, se alguém é passível de ser 
prejudicado/beneficiado, não há justificativa para dar um peso menor 
ao seu bem-estar. Se tais argumentos estiverem corretos, qualquer teoria 
normativa minimamente plausível tem de dar consideração moral plena 
a todos os seres sencientes.

4. O argumento da relevância salta do que é para o que deve ser?

No capítulo 2, item 9, discutimos o apelo ao natural. Vimos que 
uma defesa de tal apelo é o argumento de que, se algo já acontece, então 
estamos justificados a fazer com que ele continue. Rejeitamos tal defesa 
apontando que, do fato de que algo acontece, não se segue que seja bom, 
justo, desejável ou mesmo aceitável. Na base dessa resposta está a ideia 
de que descrições sobre o modo como as coisas são não podem justificar 
o modo como as coisas deveriam ser, pois isso violaria a chamada lei de 
Hume (HUME, 2000, p. 509): de descrições factuais somente podem se 
seguir outros enunciados descritivos factuais, e nunca prescrições. Dis-
cutiremos agora uma objeção ao argumento da relevância que o acusa de 
ter o mesmo problema. A objeção aponta que o argumento da relevância 
faz a seguinte inferência:

1.	 O indivíduo I é senciente (descrição factual).

2.	 Logo, há razões diretas para considerar o bem-estar do indivíduo 
I (conclusão normativa).

Olhando à primeira vista, alguém poderia pensar que a conclusão 
normativa segue-se da descrição factual. Contudo, essa impressão só 
acontece porque o argumento não está apresentado de maneira completa. 
Obviamente, faltam premissas. Uma vez apresentado de maneira completa, 
vemos claramente que a conclusão normativa é derivada de uma premissa 
também normativa. Essa premissa normativa, por sua vez, está apoiada em 
julgamentos de valor (isto é, julgamentos sobre o que é bom/ruim, melhor/
pior) e não em descrições factuais. 

O argumento completo pode ser esquematizado da seguinte maneira:



75

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

O argumento das razões para agir a partir de julgamentos de valor 

1.	 Se algo é ruim em si, isso é uma razão direta para evitá-lo; se é 
bom em si, isso é uma razão direta para promovê-lo26 (premissa 
normativa).

2.	 Prejuízos são ruins em si; benefícios são bons em si (premissa 
de valor).

3.	 Logo, há razões diretas para evitar prejuízos e para promover 
benefícios (conclusão normativa).

4.	 Seres sencientes são os únicos capazes de prejuízos e benefícios 
(descrição factual e relativa ao valor, mas não normativa).

5.	 Logo, há razões diretas para considerar o bem-estar dos seres sen-
cientes, uma vez que considerar o bem-estar de alguém é evitar pre-
juízos e promover benefícios sobre esse alguém (conclusão normativa).

6.	 O indivíduo I é senciente (descrição factual).

7.	 Logo, há razões diretas para considerar o bem-estar do indivíduo 
I (conclusão normativa). 

Quando colocamos o argumento esquematizado de maneira com-
pleta, vemos que ele é muitíssimo diferente do argumento que rejeitamos 
no capítulo 2, item 9, que defende que “a ação x está justificada porque 
já acontecem ações do mesmo tipo”. Agora, a segunda premissa do argu-
mento não é mais uma descrição factual: é um julgamento de valor. Quando 
afirmamos, por exemplo, “o sofrimento é ruim”, não estamos meramente 
a descrever que quem sofre é prejudicado com o sofrimento. Ao invés 
disso, estamos avaliando negativamente o sofrimento27. Já a primeira pre-
26   Há quem negue que isso seja verdadeiro em termos objetivos (como é o caso dos antirrealistas morais, uma 
vez que negam a existência de verdades objetivas em ética). Contudo, tal premissa pode fazer sentido mesmo 
para quem adota tal posição. De fato, é algo que a maioria das pessoas parece aceitar, independentemente da 
posição que mantenham quanto a se há ou não verdades objetivas em ética. Discutiremos em maiores detalhes a 
maneira pela qual um antirrealista moral pode aceitar o argumento da relevância no item 6 do presente capítulo.

27    Uma possível objeção seria manter que julgamentos de valor são na verdade, descrições, pois descrevem os 
estados mentais de quem faz a avaliação. De acordo com essa objeção, se alguém afirma “x é ruim” está meramente 
a descrever o estado mental que lhe vêm à mente diante de x. Essa objeção, contudo, tem um grave problema, 
que é apontado por Moore (1966, p. 43): se juízos de valor meramente descrevessem o estado mental de quem 
faz o juízo, então duas pessoas que discordam sobre o valor de x (uma diz “x é bom” e outra diz “x é ruim”) não 
estariam realmente discordando (uma vez que estariam apenas a relatar o que acontece com elas diante de x). 
Contudo, se tais pessoas estão discordando, como parece óbvio, então julgamentos de valor não são descrições 
dos estados mentais de quem faz a avaliação.



76

LUCIANO CARLOS CUNHA

missa, normativa, é um caso específico da tese geral de que as razões 
para agir desse ou daquele modo devem ser determinadas (totalmente 
ou parcialmente) por julgamentos de valor (isto é, avaliações sobre o 
que é bom/ruim, melhor/pior). A principal função de um julgamento de 
valor é orientar a prática. Não parece adequado ficar perplexo diante da 
afirmação “evite fazer x, porque x é ruim”. Algo muito diferente acontece 
quando dizemos: “x está justificado porque x acontece”. Nesse caso, faz 
sentido ficarmos perplexos.

Obviamente que, uma vez que temos um critério para guiar nossas 
ações, temos de olhar para o mundo e descrever os fatos, para saber se o 
caso com que estamos a lidar se encaixa no critério que adotamos (como 
fizemos nas premissas 4 e 6, acima). Isso não só é adequado, como é essen-
cial. Por exemplo, suponhamos que adotemos o critério da senciência. Ao 
nos guiarmos por esse critério, é necessário que investiguemos se o objeto 
afetado por nossa ação é ou não senciente. Isso é verdadeiro não só em 
relação ao critério da senciência: é verdadeiro para qualquer prescrição. Se 
as prescrições não fizessem referência alguma a contextos factuais, não 
prescreveriam nada. Horta (2007, p. 200) cita o exemplo da prescrição “não 
roubar”: para que a mesma faça sentido, é necessária a existência de bens 
que são propriedade de alguém e da possibilidade de alguém roubá-los. Isso 
tudo é muito diferente do argumento que rejeitamos no item 9 do capítulo 
2, de que “x está justificado porque x acontece”. 

Para alguém rejeitar a conclusão de que temos razões diretas para 
considerar os seres sencientes, o que teria de fazer não é apontar que 
juízos normativos não podem ser derivados de descrições factuais (como 
vimos, mesmo que isso seja verdade, não atinge o argumento que estamos 
a discutir, pois ele não deriva conclusões normativas de descrições fac-
tuais). O que teria de fazer é, ou negar a premissa de valor (isto é, negar 
que prejuízos sejam ruins em si, e que benefícios sejam bons em si), ou 
negar a premissa normativa (isto é, negar que julgamentos de valor gerem 
razões diretas para agirmos dessa ou daquela maneira). Contudo, a negação 
sincera dessas premissas é algo raríssimo28. Por exemplo, teríamos de dizer 
que ter uma perna decepada não é algo ruim, ou que é algo muito ruim, 
mas que isso não dá nenhuma razão direta para evitarmos de arriscar ter 
uma perna decepada.

28   Pessoas que adotam axiologias negativas reconhecem apenas que existe o que é intrinsecamente negativo, 
mas não o que é intrinsecamente positivo. Contudo, tais pessoas teriam ainda razões diretas para prevenir/
minimizar o que é negativo.



77

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Muitas pessoas pensam que os defensores do egoísmo negam alguma 
das duas premissas acima. Isso é falso. Egoístas reconhecem que julgamentos 
sobre bom/ruim geram razões para agir desse ou daquele modo. Também 
reconhecem que prejuízos são algo ruim e que benefícios são algo bom. Con-
tudo, defendem que somente os prejuízos/benefícios sobre si próprios geram 
razões para serem evitados/promovidos (ou, que geram razões mais fortes 
para serem evitados/promovidos). Mas, isso é reconhecer que julgamentos 
sobre bom/ruim geram razões para agir desse ou daquele modo e que pre-
juízos são algo ruim e benefícios são algo bom. Discutamos então o egoísmo:

5. A defesa do especismo baseada no egoísmo

Chamemos de egoísmo normativo a ideia de que, tudo o mais sendo 
igual, diante de níveis de prejuízos/benefícios similares, cada agente está 
justificado a dar um peso maior ao seu próprio bem-estar (ou mesmo a dar 
peso somente ao seu próprio bem-estar). 

Por vezes, o egoísmo é utilizado como defesa do especismo: “se cada 
um de nós está justificado a dar maior peso aos seus interesses, aqueles 
que possuem interesse em dar maior peso (ou mesmo peso somente) ao 
bem de humanos (ou mesmo apenas ao seu próprio bem) estão justificados 
em fazê-lo”. No entender da objeção, a proposta de igual consideração de 
todos os seres sencientes cometeria a falha de não levar em conta a “intui-
ção fundamental” de que cada um está justificado a colocar o seu próprio 
bem-estar acima do bem-estar dos outros.

Será esse um bom argumento? Obviamente, para ele ser um bom 
argumento, depende de o egoísmo estar justificado. Um primeiro problema 
com o egoísmo é que ele viola os argumentos da relevância e da igual 
consideração, apresentados no capítulo 3,  uma vez que o fato de alguém 
ser ou não o agente que está a decidir não determina quem é passível 
de ser prejudicado e/ou beneficiado (e nem determina a magnitude dos 
prejuízos e benefícios). Assim, para que o egoísmo fosse defensável, teria 
de ser mostrado que o fato de o bem-estar em questão ser o do próprio 
agente que está a decidir é uma diferença moralmente relevante. Contudo, 
temos fortes razões para duvidar que esse seja o caso. Vejamos por que:

Em primeiro lugar, a razão para que eu evite o meu próprio sofrimento 
e a razão para que eu fomente a minha própria felicidade não existem por-
que tais experiências são minhas, e sim, porque o sofrimento é negativo e 



78

LUCIANO CARLOS CUNHA

a felicidade é positiva. Aquilo que gera razões para alguém evitar o próprio 
sofrimento é o teor negativo do sofrimento, e não o fato de acontecer no 
próprio agente. Se o teor positivo ou negativo das experiências não fosse 
determinante para adotarmos esse ou aquele curso de ação, simplesmente 
não saberíamos, diante do sofrimento e do prazer, qual temos razões para 
evitar e qual temos razões para buscar. Mas, cada um de nós reconhece 
razões para evitar o próprio sofrimento e para promover a própria felici-
dade. Isso é assim simplesmente porque o sofrimento é negativo e a feli-
cidade é positiva. Assim, o que determina se as razões serão para evitar ou 
para promover certo estado de coisas é se o estado de coisas em questão é 
negativo ou positivo, e, não, se acontece ou não no próprio agente. Mas, o 
sofrimento não deixa de ser negativo e a felicidade não deixa de ser positiva 
quando experimentados por outros seres. Logo, aquilo que explica por que 
cada um de nós tem razões para considerar o próprio bem-estar oferece 
ao mesmo tempo iguais razões para considerarmos o bem-estar de todo e 
qualquer ser senciente. 

O defensor do egoísmo poderia objetar que um estado de coisas só 
oferece razões para ser evitado mediante o cumprimento de duas condições 
necessárias: 1) ser negativo e; 2) acontecer no próprio agente. Da mesma 
maneira, defenderia que um estado de coisas só ofereceria razões para ser 
promovido mediante o cumprimento de duas condições necessárias 1) ser 
positivo e; 2) acontecer no próprio agente. 

O primeiro problema com essa posição é que ela não explica por 
que o critério “acontecer no próprio agente” é relevante para se estabe-
lecer a existência de razões para agir. Ou seja, um primeiro problema da 
objeção é que ela não oferece uma razão a favor do segundo critério que 
insere. Trata-se de um argumento circular, pois já assume aquilo que se 
propõe a provar. O defensor do egoísmo poderia objetar que o princípio 
“avaliações sobre o que é bom/ruim oferecem razões para agir de certa 
maneira” também é circular, uma vez que não explica o porquê disso ser 
assim (é algo dado como autoevidente). Obviamente, isso é verdadeiro para 
qualquer primeiro princípio (uma vez que, se fôssemos explicar sempre um 
princípio com base em outro, haveria uma regressão infinita). Contudo, 
há diferenças significativas entre a aceitação do princípio “avaliações 
sobre o que é bom/ruim oferecem razões diretas para agir” e a aceitação 
do egoísmo. A principal delas é que o princípio do egoísmo entra em 
cena visando limitar a aplicação do princípio das razões para agir diante 
de julgamentos sobre o que é bom/ruim. Isto é, não é que o defensor do 



79

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

egoísmo nega o princípio “temos razões para agir a partir de julgamentos 
sobre o que é bom/ruim”. O egoísta segue tal princípio quando ele próprio 
é afetado por suas decisões. O que o defensor do egoísmo defende é que 
cada um está justificado a descartá-lo quando outros indivíduos forem 
afetados pelas suas decisões. Mas, se de um princípio segue-se a sua 
validade universal (e não apenas nesse ou naquele caso), então o ônus da 
prova é dos que pretendem limitar a aplicação de tal princípio, de ter que 
explicar por que o segundo princípio limitador que sugerem (no caso, o 
princípio egoísta) é baseado em uma característica relevante. É por esse 
motivo que a acusação de circularidade faz sentido contra o princípio 
egoísta, uma vez que ele não é óbvio (de fato, a imensa maioria das pes-
soas, ainda que adotem atitudes egoístas, tende a condenar o egoísmo). 
Já o princípio de que temos razões para agir a partir de avaliações sobre 
o que é bom/ruim, diferentemente, tem relação direta com a existência 
da questão “por que considerar alguém?”. Em contrapartida, o critério 
“o agente ser o próprio beneficiário da ação” (isto é, o critério egoísta) é 
arbitrário como são os critérios da espécie, raça, gênero, cor dos olhos, 
número de letras no nome etc.

Um segundo problema com a objeção é que há uma razão para 
pensarmos que o critério que adota é irrelevante, e essa razão é derivada 
do próprio caso em que a objeção reconhece que temos razões para agir: 
quando o que é negativo/positivo acontece no próprio agente. Quando algo 
negativo/positivo acontece em nós mesmos, reconhecemos prontamente 
nisso uma razão para evitarmos/promovermos esse algo, e reconhecemos 
que essa razão, dada pelo teor negativo/positivo do acontecimento é com-
pleta: ela não se apoia no fato de o acontecimento ser no próprio agente29. 
Quando perguntamos a alguém: “como sei que eu tenho razões para evitar 
o sofrimento em mim mesmo e para promover o prazer em mim mesmo?”, 
a resposta sincera é sempre: “porque o sofrimento é negativo e o prazer 
é positivo”, e não parece que falta algo nessa resposta. Somente quando 
os defensores do egoísmo percebem que essa resposta implica que temos 
as mesmas razões para dar igual consideração ao bem-estar dos outros, é 
que adicionam a segunda condição (“acontecer no próprio agente”). Isso 
sugere que essa saída surge não porque realmente se acredita que o cri-
tério adotado por ela é relevante, mas, simplesmente, porque ela implica 
no egoísmo. O mesmo acontece se cada agente se perguntar “por que eu 

29   Para esse argumento em detalhes, ver o trabalho de Stuart Rachels (2002).



80

LUCIANO CARLOS CUNHA

mesmo importo?”. Qualquer resposta sincera tem de apelar ao fato de 
que cada um de nós é passível de ser afetado positiva ou negativamente 
(como já discutimos no capítulo 3). Novamente, se a explicação é essa, 
ela implica (a menos que seja apontada uma razão bem justificada que 
limite o alcance do princípio) que todos os outros seres passíveis de serem 
afetados positiva ou negativamente também importam.

Assim, se o que determina se as razões serão para evitar ou para 
promover certo estado de coisas é se o estado de coisas em questão é nega-
tivo ou positivo (e não, se o estado de coisas acontece ou não no próprio 
agente), cada um tem exatamente as mesmas razões para evitar o que é 
negativo e para promover o que é positivo nos outros seres sencientes. 

Isso não mostra apenas que temos que dar alguma consideração ao 
bem-estar dos outros, talvez inferior àquela que damos ao nosso próprio 
bem-estar. Mostra que, por exemplo, níveis de prejuízo similares geram 
razões de igual força para serem considerados. Isso é assim porque, se é o 
teor negativo/positivo de certo estado de coisas aquilo que determina que 
temos razões para evitá-lo ou para buscá-lo, então, a força das razões para 
evitar certo estado de coisas depende do quão negativo é esse estado de coisas, 
e a força das razões para promover certo estado de coisas depende do quão 
positivo é esse estado de coisas. 

Todos nós reconhecemos esse ponto em relação ao nosso próprio 
sofrimento ou prazer: preferimos o menor sofrimento em vez do maior, 
e o maior prazer em vez do menor. Por exemplo, temos razões mais for-
tes para nos preocuparmos em evitar de correr o risco de ter uma perna 
decepada do que para nos preocuparmos em evitar um leve corte no dedo. 
Isso é assim porque o dano de se ter uma perna decepada é de magnitude 
maior do que o dano resultante de um corte no dedo30. Contudo, se o quão 
negativo ou positivo é um estado de coisas é aquilo que determina a força 
das razões para evitá-lo ou para promovê-lo, isso implica a rejeição total 
do egoísmo, porque cada um de nós terá razões mais fortes para evitar ou 
para promover certos estados de coisas em outros indivíduos do que em 
si próprio (toda vez que os outros forem prejudicados em maior grau por 
receberem determinado dano ou por não receberem determinado benefício). 

30   Poderia ser objetado que há uma razão mais forte para nos preocuparmos com o corte no dedo em vez de nos 
preocuparmos em evitar ter a perna decepada se o corte no dedo iniciar uma cadeia de eventos que terminará 
em um dano pior do que uma perna decepada (por exemplo, duas pernas decepadas). Contudo, essa objeção, sem 
perceber, concorda que é a magnitude dos danos aquilo que determina a força das razões para se evitar certo 
curso de ação (e não se o dano é no próprio agente ou em outros indivíduos). 



81

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Por esse motivo, temos fortes razões para concluirmos que o egoísmo 
é como o especismo, o racismo e o sexismo: uma forma de discriminação. 
Aliás, é a forma de discriminação mais excludente de todas. Assim, se o 
egoísmo é ele mesmo injusto, como parece claramente o caso, não pode 
formar uma defesa de que o especismo é justo.

6. Seria o argumento da relevância incompatível com o 
antirrealismo moral?

Uma das principais diferenças entre realismo moral e antirrealismo 
moral é que o primeiro defende que temos certos deveres (por exemplo, 
de praticar certa ação ou de buscar certa meta) independentemente do 
que queremos, enquanto o segundo defende que a noção de dever só faz 
sentido em termos hipotéticos: “se queremos x, devemos fazer y” (não 
sendo possível, nessa concepção, estabelecer se devemos ou não querer x).

Poderia ser objetado que antirrealistas morais não têm nenhuma 
razão para aceitar o argumento da relevância, pois o argumento seria, no 
entender da objeção, formulado assim:

1.	 Devemos nos guiar pelo que é relevante.

2.	 O que é relevante para a consideração moral é a capacidade de ser 
prejudicado e/ou beneficiado.

3.	 Logo, devemos dar consideração moral àqueles capazes de serem 
prejudicados e/ou beneficiados.

Uma vez que os antirrealistas negam a existência de imperativos 
como aquele presente na primeira premissa do argumento, não teriam 
razões para aceitar o argumento da relevância, conclui a objeção. Contudo, 
o argumento da relevância é compatível tanto com o realismo quanto com 
o antirrealismo moral. Ainda que antirrealistas neguem um dever de nos 
guiarmos pelo que é relevante, isso não significa que não tenham razões para 
se guiarem pelo que é relevante. Aliás, essas razões podem ser igualmente 
fortes para um antirrealista moral: 

Quanto à aceitação do argumento da relevância, a única diferença 
entre perspectivas realistas e antirrealistas é que as primeiras defenderiam a 
adoção de critérios relevantes como um imperativo categórico, isto é, como 
independente do que queremos (“devemos nos guiar pelo que é relevante, 
então...”) e as segundas defenderiam como um imperativo hipotético, isto 



82

LUCIANO CARLOS CUNHA

é, como dependente do que queremos (“se queremos nos guiar pelo que é 
relevante, então...”).

Contudo, razões podem ser oferecidas para que nos guiemos pelo que 
é relevante, e essas razões poderiam fazer sentido tanto para um realista 
quanto para um antirrealista moral. A razão principal é que as alternativas 
são muito pouco promissoras. Se descartamos nos guiarmos pelo que é 
relevante, o que sobra é o seguinte: ou assumimos que as posições não 
precisam ser justificadas, ou, então, que estamos justificados a nos guiar por 
critérios irrelevantes. Um antirrealista moral, mesmo que não reconheça a 
existência de uma obrigação de nos guiarmos pelo que é relevante, poderia 
reconhecer que o preço pago por se descartar a relevância é muito alto 
(parece comprometer não apenas o raciocínio em ética, mas o raciocínio 
como um todo). 

7. A objeção de que o sofrimento pode ser positivo, e o prazer, 
negativo

Outra objeção aponta que os argumentos da relevância, da igual con-
sideração, e da imparcialidade (apresentados no capítulo 3), assumem uma 
concepção de consideração moral que parte do princípio de que temos sempre 
razões diretas para evitar ocorrências negativas e para promover ocorrências 
positivas nas vidas dos seres sencientes. De acordo com a objeção, isso é 
um erro, porque existem ocorrências negativas que são instrumentalmente 
positivas (isto é, ocorrências negativas que beneficiam alguém conduzindo 
a outra coisa positiva, ou evitando outra coisa negativa). Analogamente, 
existem ocorrências positivas que são instrumentalmente negativas (isto é, 
ocorrências positivas que prejudicam alguém conduzindo a outra coisa 
negativa, ou evitando outra coisa positiva).

Um exemplo de ocorrência negativa instrumentalmente positiva 
é, por exemplo, quando temos de passar por um procedimento médico 
doloroso, mas que prevenirá a ocorrência de um sofrimento ainda maior. 
Outro exemplo é quando a dor nos motiva a evitar algo que nos preju-
dicará (por exemplo, afastar a mão do fogo ao sentirmos queimar). Um 
exemplo de ocorrência positiva instrumentalmente negativa é quando 
comemos uma comida extremamente saborosa que, por ser prejudicial 
à nossa saúde ou por ser viciante e exagerarmos, nos fará ter muitos 
problemas depois.



83

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Por vezes, a constatação de que as experiências negativas podem ser 
instrumentalmente positivas e que as experiências positivas podem ser 
instrumentalmente negativas é utilizada para defender que, então, levar 
os seres sencientes em consideração não implica em prevenir o que lhes 
prejudica nem em promover o que lhes beneficia31. 

A constatação de que existem experiências negativas instrumen-
talmente positivas e experiências positivas instrumentalmente negativas 
está correta. Contudo, daí não se segue a conclusão de que levar os seres 
sencientes em consideração não implica prevenir o que lhes prejudica nem 
promover o que lhes beneficia. Vejamos por que:

Em primeiro lugar, muitas vezes (provavelmente a maioria das vezes, 
infelizmente), o sofrimento não conduz a nada de bom. Mesmo que não 
devêssemos minimizar o sofrimento instrumentalmente bom, haveria ainda 
razões para eliminar o sofrimento inútil. O sofrimento dos animais é quase 
sempre inútil para eles próprios, quer no caso dos animais explorados, quer 
no caso dos animais na natureza (como veremos no capítulo 8). O mesmo 
vale para as experiências positivas: mesmo que tenhamos razões para evitar 
as experiências positivas instrumentalmente negativas, ainda temos razões 
para promover as experiências positivas que não têm efeitos negativos.

Em segundo lugar, a objeção em questão não é uma objeção à consi-
deração pelos seres sencientes, porque o que os argumentos em defesa da 
consideração dos seres sencientes assumem é que experiências negativas 
são ruins em si, e que experiências positivas são boas em si. Isso não é negar 
que há experiências negativas instrumentalmente boas e que há experiências 
positivas instrumentalmente ruins. A objeção em questão perde de vista a 
distinção mais básica em teoria do valor: entre o que é bom/ruim em si, e 
o que é bom/ruim instrumentalmente. 

Em terceiro lugar, a objeção não poderia ser utilizada para negar que 
as experiências negativas são ruins em si e que as experiências positivas são 
boas em si. Ao invés, a objeção concorda com essa perspectiva. Ela afirma 
que as experiências negativas podem ser boas instrumentalmente somente 
se impedirem outras experiências negativas ou se fomentarem experiências 
positivas. Afirma também que as experiências positivas podem ser ruins 
instrumentalmente somente se impedirem outras experiências positivas ou 
se fomentarem experiências negativas. Se a objeção em questão fosse uma 

31   Essa constatação é levantada principalmente contra a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais 
(que será discutida no capítulo 8).



84

LUCIANO CARLOS CUNHA

defesa de que o sofrimento é bom em si, não precisaria apelar ao seu possível 
valor instrumental para defender que o sofrimento pode ser bom. Analo-
gamente, se a objeção em questão fosse uma defesa de que as experiências 
positivas não são boas em si, não precisaria apelar ao seu possível desvalor 
instrumental para defender que as experiências positivas podem ser ruins. 

Em quarto lugar, se o sofrimento pode ser apenas instrumentalmente 
bom (e não, bom em si), então, mesmo quando for instrumentalmente bom, 
temos em tal situação tanto fatores positivos (o que o sofrimento conduz 
de bom) quanto negativos (o próprio sofrimento). Imaginemos que um 
procedimento cirúrgico cause sofrimento, mas evite um mal maior. Nessa 
situação, o sofrimento teve valor instrumental. Mas, nessa situação como 
um todo, há algo de bom (o não acontecimento do mal maior) e algo de ruim 
(o sofrimento causado para evitá-lo). É claro, nesse exemplo, o sofrimento 
evitado é maior do que o sofrimento causado para evitá-lo (é isso que torna 
a situação, tudo considerado, positiva). Se o sofrimento causado pela operação 
fosse maior do que o sofrimento impedido, acharíamos que não valeria a 
pena tentar a operação. Isso nos conduz a uma conclusão importante: toda 
vez que for possível chegar à meta positiva sem o que há de negativo, então 
isso é preferível, provavelmente requerido. É por isso que preferimos receber 
anestesia antes de uma cirurgia. Isto é, sempre existem razões para tentarmos 
eliminar o sofrimento, mesmo quando ele possui valor instrumental (por 
exemplo, razões para tentarmos alcançar o que de positivo seria alcançado 
por meio do sofrimento, só que sem o sofrimento). Novamente, o uso de 
anestesia é um exemplo claro.

8. A objeção centrada na ideia de merecimento

Vimos no capítulo 3 que dois dos argumentos centrais em defesa da 
consideração moral dos animais não humanos são o argumento da relevância 
e o argumento da igual consideração. O argumento da relevância defende 
que um curso de ação resultar em prejuízo para alguém é uma razão direta 
para evitá-lo, e que um curso de ação resultar em benefício para alguém 
é uma razão direta para promovê-lo. O argumento da igual consideração, 
por sua vez, afirma que a força das razões para se promover ou para se evitar 
determinado curso de ação depende da magnitude dos benefícios/prejuízos 
resultantes de tal curso de ação (isto é, quanto maiores os prejuízos, mais 
fortes as razões para evitá-los; quanto maiores os benefícios, mais fortes 
as razões para promovê-los).



85

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Abordaremos agora uma objeção a esses dois argumentos que é 
centrada na noção de merecimento. Quando colocada contra o argumento 
da relevância, a objeção consiste em apontar que nem sempre um curso de 
ação resultar em prejuízo conta como uma razão para evitarmos tal curso 
de ação. Se, por alguma razão, o prejuízo for merecido, isso na verdade conta 
como uma razão para buscarmos tal resultado. Analogamente, nem sempre 
um curso de ação resultar em benefício contaria como uma razão para se 
promover tal curso de ação: se alguém fez algo para não merecer certo 
benefício, isso é uma razão para evitarmos que esse alguém receba o bene-
fício em questão. Da mesma maneira, tal objeção poderia ser endereçada 
contra o argumento da igual consideração: não podemos deduzir, do fato 
de que alguém teria um prejuízo maior por não receber prioridade, então 
que automaticamente a coisa certa a se fazer é priorizá-lo, pois, há que se 
verificar questões relacionadas a merecimento. 

Essa objeção poderia ser utilizada, então, para se defender que é 
justo que apenas humanos recebam consideração moral direta (ou, que 
a recebam em maior grau), pois, alegadamente, apenas humanos seriam 
capazes de merecer algo.

Uma possível resposta aqui é negar a importância de considerações 
sobre merecimento (ou, negar que seja possível saber quando alguém merece 
ou não merece um dano/benefício). Contudo, não exploraremos os pontos 
levantados por essa resposta aqui, nem discutiremos se tal resposta é ou 
não plausível. O motivo é que, como apontam as outras respostas a seguir, 
mesmo se a noção de merecimento for moralmente relevante, isso não afeta 
os argumentos da relevância e da igual consideração. Vejamos:

A noção de merecimento pode ser facilmente incorporada pelos 
argumentos da relevância e da igual consideração. Poderia ser mantido, 
por exemplo, que tudo o mais sendo igual, um curso de ação resultar em 
um efeito negativo sobre alguém é uma razão direta para evitá-lo (e um 
curso de ação resultar em um efeito positivo sobre alguém é uma razão 
direta para promovê-lo). Da mesma maneira, poderíamos afirmar que, 
tudo o mais sendo igual, a força das razões para se evitar ou promover certo 
curso de ação depende da magnitude dos danos/benefícios resultantes de 
tal curso de ação. Em um caso em que alguém merece certo dano, ou fez 
algo para não merecer certo benefício, não temos uma situação em que 
“tudo o mais é igual” (teríamos então uma diferença moralmente relevante). 



86

LUCIANO CARLOS CUNHA

Outro problema é que a objeção jamais poderia dar suporte à ideia 
de que somente humanos devem receber consideração moral direta, ou 
que devem recebê-la em maior grau. Para alguém merecer determinado 
prejuízo, é necessário que seja moralmente responsabilizável, e que tenha 
falhado em cumprir uma obrigação que possuía. Mas, até onde se sabe, os 
animais não humanos não possuem tais capacidades (e nem, diga-se de 
passagem, humanos até certa idade, humanos portadores de certas doenças 
degenerativas mentais e vítimas de certos acidentes que afetam a consti-
tuição mental). Assim, se o merecimento pode justificar a situação ruim na 
qual alguém se encontra, isso só é aplicável a humanos normais a partir de 
uma certa idade. Isso não quer dizer que, porque os animais não humanos 
não podem ser responsabilizados, não existem razões para evitarmos que 
façam algo que resulte em dano (como discutiremos no capítulo 8). Quer 
dizer apenas que não faz sentido puni-los por questões de merecimento. 
Ou seja, ao contrário do que poderia parecer à primeira vista, levar em 
conta o merecimento de um dano só pode pender desfavoravelmente aos 
agentes morais. E, mesmo que os animais não humanos fossem agentes 
morais (ou, mesmo que existam não humanos agentes morais), é absurdo 
afirmar que merecem os prejuízos decorrentes de sua exploração ou dos 
processos naturais (que discutiremos mais detalhadamente no capítulo 8).

Poderia ser objetado que o merecimento pode igualmente tornar 
justo alguém estar em uma situação melhor do que a dos outros (no caso 
de merecer um benefício). E, já que apenas agentes morais seriam capazes 
de merecer um benefício, não seria injusto eles se encontrarem em uma 
situação melhor, mesmo melhor do que a dos seres incapazes de mereci-
mento, conclui a objeção. Há vários problemas com essa objeção:

O primeiro problema é que tal argumento não poderia ser utilizado 
para defender que é justo todos os agentes morais se encontrarem em uma 
situação melhor (do que os incapazes de agência moral ou do que os outros 
agentes morais), mas apenas os agentes morais que tivessem feito algo para 
merecer essa situação melhor. 

O segundo problema é que, mesmo que seja possível alguém merecer 
um benefício, isso não implica necessariamente que seja justo que essa pessoa 
se encontre em uma situação melhor do que todos os outros. Seria justo 
apenas se todos os outros tivessem tido exatamente as mesmas condições 
para atingir o mesmo benefício e, por escolha própria (e não devido a forças 
que estão além de seu controle), tivessem escolhido não o fazer. Portanto, 



87

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

não seria justo para com aqueles que não tiveram as mesmas oportunida-
des para alcançar tal benefício, que é exatamente o caso dos indivíduos 
incapazes de agência moral, incluindo animais não humanos, uma vez que 
carecem, por razões biológicas, da capacidade de merecer um benefício. 
Nem mesmo é o caso de ser justo para com outros agentes morais. Geral-
mente, as oportunidades para o alcance de benefícios são distribuídas de 
modo muito desigual: alguns indivíduos nascem em famílias ricas, outros 
nascem em famílias pobres; alguns nascem saudáveis, outros com doenças 
graves; alguns nascem com facilidade para determinada atividade, outros 
com uma grande dificuldade; alguns nascem membros de espécies, raças 
e gêneros tradicionalmente discriminados, outros nascem membros dos 
grupos privilegiados, e assim por diante. E, mesmo que todos os indivíduos 
tivessem acesso às oportunidades para o merecimento de benefícios em 
igualdade de condições, durante o percurso há vários fatores que estão além 
do controle dos indivíduos, e dizem respeito à sorte ou azar. Por exemplo, 
não sabemos se seremos ou não vítimas de doenças, acidentes, ou qualquer 
outro obstáculo. 

Se a meta é a justa distribuição, incluindo de capacidades, os indiví-
duos incapazes de agência moral teriam de ser compensados por não terem 
a capacidade para merecerem benefícios, devido a razões que escapam ao 
seu controle. Uma forma de compensá-los seria aumentar o seu bem-estar 
acima do daqueles que possuem tais capacidades. Assim, o merecimento 
de um benefício também penderia, por estranho que possa parecer ini-
cialmente, desfavoravelmente aos agentes morais se encontrarem em uma 
situação melhor do que os indivíduos que carecem da capacidade para a 
agência moral.

Assim, a objeção centrada no merecimento não obtém sucesso contra 
o argumento da relevância nem contra o argumento da igual consideração 
porque: 1) tais argumentos podem ser adaptados para incluir a noção de 
merecimento e; 2) a noção de merecimento não pode fundamentar uma 
consideração menor àqueles incapazes de agência moral.

9. A objeção de que seres mais racionais são mais vulneráveis

Consideremos agora a objeção que defende que, quanto maiores as 
capacidades cognitivas de alguém, maior a possibilidade de ser prejudicado. 
Por exemplo, se alguém sabe que no futuro padecerá de um sofrimento 
intenso, esse conhecimento lhe trará um sofrimento maior. Ou, se alguém 



88

LUCIANO CARLOS CUNHA

se lembra de um trauma que sofreu há muito tempo, isso também prova-
velmente será fonte de sofrimento. Assim, de acordo com essa objeção, os 
seres mais racionais sofreriam mais devido à capacidade de memorizar 
e de antecipar eventos negativos. A conclusão de tal objeção é a de que, 
devido a essa característica dos seres mais racionais, está justificado dar 
uma consideração maior a humanos. 

Antes de discutirmos essa objeção, é importante observarmos que, 
caso ela faça sentido, o máximo que conseguiria fundamentar é dar priori-
dade aos mais racionais quando esses se encontrarem em uma situação pior. Ela 
não poderia justificar priorizar ajudar os mais racionais quando houverem 
seres menos racionais em uma situação pior do que a deles. Muito menos 
poderia justificar escravizar os seres menos racionais e tratá-los como se 
fossem coisas. Isto é, caso a presente objeção se revele correta, ela jamais 
poderia justificar a atual situação dos animais não humanos. Passemos à 
discussão da objeção:

Uma primeira resposta à objeção é apontar que ela é uma defesa da 
prioridade dos mais racionais, e não, dos humanos. Existem humanos que 
possuem um grau de racionalidade menor do que o de certos não humanos 
(por exemplo, comparemos um bebê humano com uma vaca adulta). Se a 
objeção estiver correta, deveríamos priorizar alguns não humanos frente 
a alguns humanos.  

E, também é possível criticar a objeção mesmo em relação à priori-
dade dos mais racionais (independentemente de espécie): outra maneira de 
responder é concordar que, nos casos em que a maior racionalidade implicar 
em um prejuízo maior, é justo priorizar os mais racionais, mas apontar que, 
então, a prioridade é dos menos racionais toda vez que o menor grau de 
racionalidade implicar em um prejuízo maior. Por exemplo, se precisamos 
aplicar um medicamento em um humano adulto normal, basta explicarmos 
que o procedimento lhe será benéfico e o paciente geralmente aceita a apli-
cação. Por outro lado, como aponta Singer (2004, p. 19), se precisamos fazer 
o mesmo em um bebê humano ou em um animal não humano, o menor 
grau de racionalidade provavelmente resultará em maior sofrimento: por 
não entenderem que o procedimento é para o seu bem, provavelmente 
entrarão em desespero. 

Além disso, seres mais racionais, embora possam sofrer por recor-
dação ou antecipação de eventos negativos, também podem ter o seu 
sofrimento presente diminuído por recordação ou antecipação de eventos 



89

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

positivos. Por outro lado, como argumentam Rollin (1989, p. 144) e Faria 
(2016, p. 11), seres que não têm tal capacidade (ou a têm de maneira muito 
limitada) estarão completamente em sofrimento se estiverem a sofrer no 
presente. 

É importante observar também que o fato de certos seres carecerem 
de capacidades intelectuais sofisticadas não faz o seu sofrimento ser menor. 
Por exemplo, o sofrimento de se ter um membro arrancado não é menos 
intenso do que o sofrimento que surge de angústias e preocupações (aliás, 
provavelmente é mais intenso).

Outro ponto importante é que, quanto menor o grau de raciona-
lidade, geralmente maior o grau de vulnerabilidade (dado que a raciona-
lidade contribui para tornar alguém mais apto a se defender e também 
a suprir suas necessidades). Essa conexão não é, obviamente, necessária. 
Por exemplo, um tetraplégico com as faculdades mentais de um humano 
adulto normal tem um grau de racionalidade maior e também uma vul-
nerabilidade maior do que uma criança humana normal32. Contudo, na 
imensa maioria dos casos, temos razões para priorizarmos os menos 
racionais, pois geralmente possuem maior grau de vulnerabilidade, e isso 
implica em maior possibilidade de sofrerem prejuízos. Por isso, o grau 
de cuidado com um bebê é normalmente muito maior do que o grau de 
cuidado com um adulto normal. 

Dado o que foi argumentado anteriormente, se o objetivo é priorizar 
quem corre maior risco de se encontrar em um nível de bem-estar mais 
baixo, em uma grande quantidade de casos (talvez a imensa maioria), a 
prioridade poderia se inverter, e ser dos menos racionais.

10. A objeção inteligentista

Outra objeção à igual consideração dos seres sencientes é o que cha-
marei de objeção inteligentista. Ela afirma que os seres mais racionais são 
mais prejudicados se forem impedidos de desfrutar prazeres intelectuais, 
mesmo que fiquem com um bem-estar maior do que outros indivíduos 
que carecem da capacidade de desfrutar de prazeres intelectuais. Por isso, 
a visão inteligentista defende que é justo que os humanos com maiores 
capacidades intelectuais se encontrem em uma situação melhor do que a 
dos animais não humanos. Vejamos um exemplo:

32   Agradeço a Catia Faria pela observação.



90

LUCIANO CARLOS CUNHA

Suponhamos que A esteja com +4 de bem-estar e B com +12 (levando 
em conta tudo o que é relevante para esse bem-estar, como prazer e ausên-
cia de sofrimento, e não apenas prazeres intelectuais). Imaginemos que 
apenas B é capaz de prazeres intelectuais. Já que na visão inteligentista os 
prazeres intelectuais são tidos como superiores, é como se o máximo que  
o bem-estar de A conseguisse chegar é, digamos, +10, enquanto que o de 
B poderia ir muito além, (digamos, +40). A visão inteligentista diria que B 
é mais prejudicado por não chegar em +40 (mesmo que já esteja em +12) 
do que A por ficar em +4. 

Certas variantes da visão inteligentista medem o quão prejudicado 
alguém é diminuindo o seu bem-estar atual do seu bem-estar máximo. 
No exemplo anterior, segundo essas variantes, B seria mais prejudicado 
porque está 28 pontos longe do seu bem-estar máximo, enquanto A está 
apenas 6 pontos longe. Já outras variantes medem em termos de porcenta-
gem. Segundo essas variantes, B seria mais prejudicado por estar em 30% 
do seu bem-estar máximo, enquanto A estaria em 40% do seu bem-estar 
máximo. No nosso exemplo, ambas as variantes concordam que B é mais 
prejudicado. Mas, dependendo do caso, a variante centrada na subtração e 
a variante centrada na porcentagem podem discordar sobre quem é mais 
prejudicado. Contudo, o importante a se observar aqui é que, em qualquer 
uma das variantes da visão inteligentista, o grau de prejuízo não é medido 
pelo o quão ruim é a situação de alguém, e sim, pela qualidade do que corre 
risco de perder de desfrutar. 

Será essa visão plausível? Os dois experimentos mentais a seguir 
sugerem graves problemas com a visão inteligentista. 

O caso da troca de lugar

Imaginemos que só temos as duas opções a seguir: 1) ou ocupamos 
a posição de alguém com um grande potencial para ser um dos mais reno-
mados profissionais de sua área, mas que terá que se contentar em ser um 
profissional meramente bom ou mediano (mas que ainda assim terá uma 
vida longa e feliz); 2) ou então ocupamos a posição que ocupam agora os 
animais não humanos na exploração, sofrendo intensamente a cada instante 
de suas vidas. 



91

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Se escolhemos 1, é porque reconhecemos que quem está em 2 é mais 
prejudicado. Já que a visão inteligentista diria o contrário, temos aí uma 
razão para rejeitarmos tal visão. 

O caso dos alienígenas inteligentíssimos

Imaginemos que seres de outro planeta chegam à Terra. Esses seres, 
devido a terem uma capacidade intelectual muitíssimo mais alta do que a 
dos humanos, desfrutam de tipos de prazeres que sequer são imagináveis 
para nós. Esses alienígenas já são muito felizes: o mais “infeliz” dentre eles 
é pelo menos um milhão de vezes mais feliz do que o humano mais feliz de 
que já tivemos notícia. Contudo, o seu potencial para experimentar prazeres 
maiores e mais refinados é tão alto que, mesmo estando muitíssimo felizes, 
estão muito mais longe de seu máximo do que estamos nós, do nosso. E, 
devido à sua altíssima capacidade intelectual, solucionariam sem esforço 
algum todos os nossos problemas. 

Sabendo disso, contamos a eles que existem muitos humanos sofrendo 
e morrendo todos os dias das mais diversas mazelas. Pedimos então que 
resolvam nossos piores problemas. Sua resposta é: “reconhecemos que 
os humanos estão em uma situação muitíssimo pior do que a nossa, mas, 
dada a capacidade intelectual extremamente limitada dos humanos, temos 
de priorizar aumentar nosso próprio bem-estar, pois, mesmo muitíssimo 
felizes, somos mais prejudicados por estarmos mais longe do nosso potencial 
máximo do que os humanos são prejudicados por terem câncer, malária, 
cólica renal, fibromialgia, neurofibromatose, síndrome de arlequim, espinha 
bífida, ou qualquer outro mal”. 

Se o alienígena está errado em seu julgamento sobre quem seria mais 
prejudicado, temos de admitir que os seres mais racionais não são mais 
prejudicados por deixarem de experimentar os prazeres mais refinados do 
que os menos racionais são por viverem uma vida de sofrimento intenso. 
Temos aí outra forte razão para rejeitarmos a visão inteligentista.

11. As acusações de antropocentrismo e de “reinismo”

Os proponentes do antropocentrismo escolhem uma característica 
típica humana (por exemplo, o modo de raciocinar) e atribuem estatura 
moral aos animais não humanos de acordo com o grau de similaridade 
com humanos nessa característica. Regan (1981, p. 20-1) afirma que os 



92

LUCIANO CARLOS CUNHA

defensores do critério da senciência fazem o mesmo: percebem que a 
senciência é uma característica dos humanos, e escolhem considerar 
apenas os seres que são sencientes. Em ambos os casos, só são conside-
rados aqueles que apresentam similaridades com humanos (só mudando, 
em cada caso, a característica escolhida como padrão de similaridade), 
conclui a objeção. 

A principal resposta a essa crítica aponta para duas coisas. Primeiro, 
há diferença entre utilizar o modo de raciocinar e utilizar a senciência 
como critério de consideração moral: o primeiro não determina quem é 
passível de ser prejudicado e/ou beneficiado, e o segundo sim. Em segundo 
lugar, não é que os proponentes do critério da senciência primeiro pos-
tulam que humanos importam, e depois procuram alguma similaridade 
com humanos dentre os animais que pretendem também considerar. 
Não estão a defender: “devemos considerar os seres sencientes porque se 
parecem com humanos”, mas o contrário: “devemos considerar humanos 
porque são sencientes”. Assim, é falso que o critério da senciência seja, no 
fundo, antropocêntrico.

Passemos agora à acusação de que o critério da senciência cometeria 
uma discriminação baseada nos reinos, por incluir os membros do reino 
animal e excluir os membros do reino vegetal. Há dois erros fundamentais 
com essa acusação. O primeiro é que os proponentes do critério da sen-
ciência não afirmam que devemos considerar os seres sencientes porque 
essa é uma característica do reino animal. Em vez disso, defendem que 
consideremos certos animais porque são sencientes. Embora todo ser 
senciente encontrado até hoje pertença ao reino animal, há membros 
do reino animal que, devido a não terem um sistema nervoso, ou não o 
terem minimamente organizado, não são sencientes (como as esponjas 
e as hidras, por exemplo). Os proponentes do critério da senciência não 
defendem considerar esses animais (pois não há possibilidade de serem 
prejudicados e/ou beneficiados). Se vierem a existir robôs ou quaisquer 
outras máquinas sencientes, seres sencientes digitais, ou qualquer outra 
forma de senciência, o critério da senciência os incluiria na consideração 
moral direta (pois seriam passíveis de serem prejudicados e/ou beneficia-
dos33), e lhes daria igual consideração. Portanto, a acusação de “reinismo” 
não se sustenta.

33   Sobre esse ponto, ver Baumann (2017) e Tomasik (2015b).



93

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

12. Objeções ambientalistas: biocentristas e holistas

Abordemos agora o que chamaremos de objeção biocentrista. Ela  con-
corda com o argumento da relevância quando esse aponta que todos aqueles 
capazes de serem prejudicados/beneficiados deveriam receber consideração 
moral direta. Contudo, discorda de que a senciência (isto é, a capacidade 
de ter experiências positivas e/ou negativas) seja necessária para que haja 
possibilidade de prejuízo/benefício. Biocentristas como Attfield (1987, p. 
51), Goodpaster (1978, p. 310), Schweitzer (1962 [1923], p. 342) e Taylor 
(1986, p. 75) discordam de que a senciência seja uma condição necessária 
para existir um bem-estar. Taylor (1986, p. 75) e Attfield (1987, p. 51) defen-
dem que seres vivos não sencientes (como plantas e fungos, por exemplo) 
são passíveis de serem prejudicados e/ou beneficiados. Argumentam que 
seres vivos não sencientes possuem um bem próprio, dado que florescem 
em certas circunstâncias e perecem em outras (por exemplo, o fato de uma 
planta crescer ao ser regada é um sinal, nessa concepção, de que a planta 
valoriza a água). 

Como apontado por Singer (2002, p. 420), a principal crítica à visão 
biocentrista é a de que apenas metaforicamente poderíamos dizer que o 
fato de um organismo florescer em certas circunstâncias e perecer em 
outras é sinal de que há valorização por parte desse organismo (isto é, que 
o organismo em questão é prejudicado/beneficiado por se encontrar em 
certas circunstâncias e não em outras). Se um organismo não é senciente 
(isto é, se é “vazio”, se não é alguém, se não é capaz de experiência alguma), 
então é porque não experimenta certos estados como negativos e/ou outros 
como positivos (haja vista que não há alguém ali para experimentar alguma 
coisa) e, portanto, não valoriza um estado em detrimento de outro (em 
outras palavras, não é prejudicado ou beneficiado caso se encontre nesse 
ou naquele estado). 

Se o mero fato de se estar vivo (sem experiências) fosse um benefí-
cio, seríamos beneficiados se fôssemos colocados em um coma total (sem 
experiência alguma, nem mesmo sonhos) completamente irreversível (isto é, 
sem chance alguma de sair do coma), em comparação a morrer agora. Mas, 
se do nosso ponto de vista não faz diferença morrermos agora ou sermos 
colocados no coma total irreversível (o indivíduo que “habitava” aquele 
corpo não vai estar mais ali de qualquer maneira), não podemos dizer que 
o mero fato de se estar vivo em um sentido biológico implica ter um bem 
próprio. Obviamente, poderiam existir razões indiretas para se preferir o 



94

LUCIANO CARLOS CUNHA

coma. Seus parentes poderiam querer o seu corpo vivo. Você poderia ter 
deixado um pedido para manter seu corpo vivo o maior tempo possível. Mas, 
esses apelos indiretos são todos apelos às preferências de seres sencientes 
(às de seus parentes ou às suas, quando ainda era senciente). Portanto, não 
servem como defesa do biocentrismo.

Por vezes, uma defesa distinta do critério “estar vivo” aponta que, 
para haver senciência, é preciso que o organismo esteja vivo e que, por isso, 
deveríamos dar consideração moral direta a todos os seres vivos, sencientes 
ou não. Essa defesa também falha, porque o que ela mostra é que estar vivo 
possui valor instrumental à senciência, e não, valor em si. Assim, ainda que 
essa defesa ofereça razões para mantermos vivos os seres sencientes, não 
oferece razões para mantermos vivos os organismos não sencientes.

O apelo ao critério da vida por vezes é trazido à tona não com o 
objetivo de defender os seres vivos não sencientes, mas para tentar justifi-
car excluir os animais não humanos da consideração moral. Por exemplo, 
é muito comum o apelo a uma suposta consideração pelas plantas como 
tentativa de justificar o consumo de animais. O problema grave com esse 
tipo de argumento é que ele não conseguiria justificar o que pretende nem 
mesmo se todos os seres vivos fossem moralmente consideráveis, pois 
ainda haveria uma razão para priorizar os seres sencientes em situações 
onde, seja lá o que escolhermos, necessariamente prejudicaremos um ou 
outro tipo de ser. A razão é que seres sencientes, devido à possibilidade de 
experimentarem sofrimento e de serem impedidos de desfrutar de expe-
riências positivas (como acontece quando alguém morre, por exemplo34), 
são passíveis de serem prejudicados de uma forma particularmente horrível 
que nenhuma entidade não senciente é capaz de ser. 

É interessante observar que Paul Taylor, provavelmente o principal 
proponente do biocentrismo, concorda com esse ponto: 

Qualquer forma de sofrimento consciente é uma ocorrência 
intrinsecamente negativa na vida de uma criatura senciente 
[...] então, quando houver a escolha entre matar plantas ou 
matar animais sencientes, será menos errado matar plantas 
se os animais sofrerem (TAYLOR, 1986, p. 295)

O biocentrismo de Taylor permite priorizar seres sencientes na 
escolha entre matar um ser senciente e matar um ser não senciente se a 
morte causar sofrimento ao ser senciente. Poder-se-ia pensar que a mesma 
34   Discutiremos esse ponto em detalhes no capítulo 5.



95

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

visão teria de prescrever que, então, tanto faz matar o ser senciente ou o ser 
meramente vivo, desde que a morte do ser senciente seja indolor. Contudo, 
recordemos que Taylor condena causar uma morte com sofrimento devido 
ao sofrimento ser intrinsecamente negativo (isto é, não precisa conduzir 
a outra coisa negativa para ser negativo: ele próprio já é negativo). Mas, o 
inverso poderia ser dito do prazer ou da felicidade: que são já positivos em 
si. Como vimos no capítulo 3, uma maneira de um ser senciente ser pre-
judicado é com a presença de experiências negativas; mas, outra é com a 
ausência de experiências positivas. Se é assim, então toda vez que a morte 
de um ser senciente impedir o desfrute de experiências positivas, ela é pior 
do que a morte de um ser meramente vivo (mesmo que a morte seja indo-
lor, e mesmo que tivéssemos de considerar todos os seres vivos), pois o ser 
senciente é prejudicado pelo impedimento daquilo que experimentaria de 
positivo se continuasse vivo (como veremos em mais detalhes no capítulo 5).  

O mesmo argumento se aplica também em relação às defesas de que 
entidades como espécies e ecossistemas devem receber consideração moral 
direta não porque sejam passíveis de serem prejudicadas e/ou beneficiadas, 
mas, por possuírem, alegadamente, valor intrínseco no sentido impessoal 
(isto é, o seu desaparecimento seria algo ruim, mesmo que não fosse ruim 
para nenhum ser senciente, e nem para as próprias entidades não sencientes, 
uma vez que não possuem um bem próprio). Essa defesa é característica do 
ambientalismo holista. Em resumo, seja lá de que forma alguém defenda a 
consideração das entidades valorizadas no ambientalismo (por acreditar 
que elas possuem um bem próprio ou por acreditar que elas possuem valor 
intrínseco), o fato de os seres sencientes serem os únicos capazes de serem 
prejudicados pela presença do que é negativo (por exemplo, o sofrimento) 
e pela ausência do que é positivo (por exemplo, a ausência do prazer) é uma 
razão para priorizá-los.

É importante notar que, se uma posição reconhece que os seres 
sencientes devem ser priorizados, deixa de ser biocentrista, pois, o critério 
mais importante em tal posição não é mais o critério “estar vivo”, e, sim, 
o critério da senciência. O mesmo vale para uma possível posição que se 
apresentasse como holista, pois então a sua preocupação mais importante 
não seria a consideração de totalidades não sencientes. 

De fato, a maioria das visões que se apresenta como biocentrista não 
o é, mas não por subordinar o critério da vida ao critério da senciência, e, 
sim, por subordiná-lo ao critério antropocêntrico. Biocentristas como Sch-



96

LUCIANO CARLOS CUNHA

weitzer (1969 [1923], p. 354), Varner (1998, p. 79) e Wenz (1998, p. 291), em 
casos de conflito, dão peso maior ao organismo senciente quando é membro 
da espécie humana. Tais posições defendem que, diante de conflitos, está 
justificado priorizar humanos (mas que não está justificado priorizar os 
seres sencientes não humanos) frente a, por exemplo, bactérias, plantas ou 
fungos. Assim, tais visões não são biocêntricas porque a sua preocupação 
principal não é “estar vivo”, e, sim, “pertencer à espécie humana”. O mesmo 
vale para boa parte das posições que se apresentam como holistas. Por exem-
plo,  Callicott (1998), Hettinger (1994, p. 13-14), Rolston (1999, p. 260-61) 
e Warren (2000, p. 228) aprovam a chacina de animais não humanos para 
preservar entidades não sencientes, mas não aprovam fazer o mesmo com 
humanos (apesar de os humanos serem uma das maiores ameaças – talvez 
a maior ameaça – à preservação de tais entidades).

Dado que, como vimos nos capítulos 2 e 3, o especismo é injustificável, 
se o bem de membros da espécie humana deve ser priorizado frente a seres 
vivos não sencientes, o bem de seres sencientes não humanos também deve 
ser. Assim, mesmo que tivéssemos que considerar moralmente de maneira 
direta os seres vivos não sencientes, ou alguma totalidade não senciente, 
ainda assim estaria justificado considerar em maior grau os seres sencientes35.  

13. Uma moralidade “fria”?

Uma possível objeção à visão de que devemos dar igual considera-
ção a todos os seres sencientes é a de que tal proposta resultaria em uma 
moralidade “fria e calculista”, pois, por negar dar um peso extra àqueles 
indivíduos com quem temos maiores vínculos emocionais, descartaria 
os sentimentos de compaixão e empatia. Tal proposta seria, em vez disso, 
baseada em “meros critérios de cálculo”, como, por exemplo, saber quantos 
indivíduos seriam prejudicados em cada curso de ação; saber quem está na 
pior situação de todas; qual o nível de sofrimento de cada um; a quantidade 
de mortes; o nível de desigualdade etc. Resumamos o argumento dessa 
objeção da seguinte maneira:

1.	 Dadas duas visões morais, uma que descarta os sentimentos de 
empatia e compaixão, e outra centrada em tais sentimentos, é 
melhor aquela centrada em tais sentimentos.

35   Discutiremos em mais detalhes essa questão no capítulo 7 e no item 12 do capítulo 8.



97

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

2.	 A ideia de dar igual consideração a todos os afetados por nossas 
decisões descarta os sentimentos de empatia e compaixão.

3.	 A ideia de dar uma consideração maior àqueles com quem temos 
vínculos especiais é centrada nos sentimentos de empatia e 
compaixão.

4.	 Logo, é melhor a ideia de dar uma consideração maior àqueles 
com quem temos vínculos especiais.

Todas as três premissas do argumento são altamente problemáticas. 
Em relação à primeira premissa, o que temos de perguntar é “melhor para 
quem?”. Quando vemos uma afirmação como “é melhor uma visão moral 
centrada nos sentimentos de empatia e compaixão”, tendemos logo a pres-
supor que ela é melhor porque beneficia em maior grau os afetados por 
nossas decisões. Tendemos a comparar essa visão com alguma outra visão 
que, por descartar tais sentimentos, dá uma consideração menor (ou mesmo 
nenhuma consideração) aos afetados por nossas decisões. Mas, não é isso 
o que o argumento acima está a defender. Muito pelo contrário. O que o 
argumento defende é que uma visão moral centrada nos sentimentos de 
empatia e compaixão é melhor mesmo que uma outra possível visão que 
descarte tais sentimentos beneficie em maior grau os afetados por nossas 
decisões. Mas, se é assim, quando a primeira premissa diz “é melhor” não 
pode estar a querer dizer “é melhor para os afetados por nossas decisões”. 
Provavelmente, o que tem em mente é: “melhor para os agentes” (no sentido 
em que os agentes vivem vidas mais plenas ao cultivarem tais sentimentos). 
Mas, se é isso o que se tem em mente na primeira premissa, ela não é nada 
óbvia. Se o objetivo da consideração moral é beneficiar os que são afetados 
por nossas decisões, e tivéssemos duas visões, uma baseada em sentimentos 
que beneficia em menor grau os afetados por nossas decisões, e outra “fria 
e calculista”, que beneficia em maior grau os afetados por nossas decisões, 
parece muito difícil defender que, ainda assim, aquela baseada nos senti-
mentos é melhor.

A segunda premissa também é falsa. A proposta de igual consideração 
não se opõe nem descarta o cultivo da compaixão e da empatia. Tudo o que 
tal proposta diz é que temos de dar igual consideração a todos os afetados 
por nossas decisões, quer tenhamos ou não compaixão e empatia por eles. 
Isso é assim porque nossa empatia e compaixão geralmente são seletivas: 
existem certos indivíduos que normalmente não despertam empatia e 
compaixão na maioria de nós (peixes, répteis, moluscos e insetos parecem 



98

LUCIANO CARLOS CUNHA

ser um bom exemplo) e, mesmo dentre aqueles que geralmente despertam 
empatia e compaixão em nós, tais sentimentos na maior parte das vezes 
aparecem em graus muito distintos. Assim, visando agir de modo justo para 
com todos os afetados por nossas decisões, a visão da igual consideração, 
apesar de não ser contrária ao cultivo da empatia e da compaixão, defende 
que devemos dar igual consideração a todos os afetados por nossas deci-
sões, independentemente de termos ou não empatia e compaixão por eles.

A terceira premissa também é altamente questionável, pois os que 
defendem uma moralidade que privilegia aqueles com quem temos relações 
especiais carecem de empatia por estranhos, por certos tipos de animais, 
por seres que nascerão em um futuro distante etc. Se essas pessoas tives-
sem uma empatia altamente desenvolvida, e conseguissem sinceramente 
se colocar no lugar de todos os afetados por suas decisões, teriam uma 
surpresa: defenderiam exatamente a mesma coisa que defendem os “frios 
e calculistas” defensores da imparcialidade (por exemplo, se baseariam em 
critérios como: verificar quem está na pior situação; verificar os níveis de 
desigualdade; verificar o quanto é possível ajudar cada um; verificar quantos 
indivíduos conseguiríamos ajudar com uma mesma quantia de recursos etc.).

Assim, dados os graves problemas nas três premissas do argumento 
que acabamos de discutir, temos fortes razões para concluir que ele não 
obtém sucesso contra a proposta de igual consideração.

14. Conclusão

No presente capítulo, discutimos e rejeitamos as principais objeções 
à consideração moral plena dos seres sencientes. Obviamente, não foram 
abordadas todas as objeções à tal proposta. Contudo, as objeções aborda-
das, além de serem as mais frequentes, são muito provavelmente as mais 
fortes. Desse modo, temos de concluir que são muito fortes as razões para 
darmos igual consideração a todos os seres sencientes, independentemente 
de espécie, grau de capacidades, grau de vínculos conosco etc.



99

Capítulo 5

O DANO DA MORTE PARA OS ANIMAIS 
NÃO HUMANOS

1. Seriam os animais não humanos prejudicados com a morte?

Uma visão muito comum é a de que os animais não humanos seriam 
prejudicados com o sofrimento, mas não com a morte. De acordo com tal 
visão, estaríamos justificados a matá-los, desde que sem causar sofrimento, 
pois, nesse caso, nada de mal estaríamos fazendo a eles. 

Todo ser capaz de sofrer é prejudicado se sofre, haja vista que o 
sofrimento é uma experiência negativa em si (isto é, ela mesma já é ruim, 
não precisa atingir outra coisa ruim para ser ruim). Seriam os animais 
não humanos prejudicados também com a morte, independentemente do 
sofrimento? Vejamos três das principais visões sobre o assunto.

2. O dano da morte como gerador de experiências negativas

A primeira visão afirma que a morte mesma não é um dano. Um conhe-
cido proponente dessa visão foi Epicuro (199136, p. 57-65), que argumentava 
que a morte não é um dano porque, “quando o indivíduo existe, a morte não 
existe, e quando a morte chega, o indivíduo não existe mais37”. Como observa 
Sapontzis (1987, p. 173), segundo essa visão, a morte não é um dano porque 
não pode ser experimentada. Na base dessa concepção, está a ideia de que a 
única forma de dano é pela presença de experiências negativas. 

Para essa concepção, todas as razões contra matar viriam, ou da preo-
cupação em haver sofrimento para a vítima na hora da morte, ou do respeito 
a outros indivíduos, que não o morto (por exemplo, o medo de serem os 
próximos a morrer, ou a saudade que sentiriam do morto). Essa concepção é 

36   Essa é a data da compilação das obras de Epicuro na qual me baseei, uma vez que não é conhecida com 
precisão a data do escrito original. 

37   Um proponente moderno dessa posição é Suits (2001).



100

LUCIANO CARLOS CUNHA

refletida, por exemplo, na ideia de que, para alguém ser prejudicado pela morte, 
tem de entender o que é estar morto, porque tal entendimento é necessário 
para se ter medo de morrer. Contudo, se a visão epicurista estiver correta, 
esse medo seria irracional, uma vez que, segundo essa concepção, a morte 
não é um dano. Devido ao fato de os animais não humanos (supostamente) 
não entenderem o que é a morte, segundo essa visão, não seriam prejudicados 
por ela, pois não teriam o sofrimento que surge do medo da morte. Para essa 
concepção, o dano da morte para animais não humanos teria de ser avaliado 
unicamente na base de se houve ou não sofrimento na hora da morte. 

A visão oposta à visão epicurista é a que defende que é possível alguém 
ser prejudicado tanto pela presença do que é negativo quanto pela ausência 
do que é positivo, e que a morte é um dano por impedir o que é positivo 
(NAGEL, 1980, p. 4). A morte, segundo Feldman (1991, p. 213) seria um 
mal extrínseco: não é experimentada como um mal (como é o sofrimento), 
mas impede o desfrute de bens intrínsecos. 

Uma razão para se rejeitar a visão epicurista é a de que, se a morte 
não é um dano, então tanto faz morrer antes ou morrer depois. Imaginemos 
dois indivíduos, sendo que ambos não têm medo da morte e ambos morrem 
sem dor. A única diferença consiste em que um dos indivíduos viveu 70 
anos muito felizes, e o outro viveu apenas 15 anos, igualmente felizes. Se 
a visão epicurista estivesse correta, não apenas não poderíamos dizer que 
aquele que viveu 15 anos foi mais prejudicado com a morte do que aquele 
que viveu 70, como teríamos de dizer que nenhum dos dois foi prejudicado 
de maneira alguma com a morte (pois, em ambos os casos, a morte é indolor 
e a quantidade experimentada de sofrimento é igual). 

Isso parece suficiente para mostrar a inadequação da visão epicurista do 
dano da morte. O dano da morte parece, então, ser melhor explicado a partir 
do impedimento do que é positivo. Mas, mesmo que a concepção epicurista 
do dano da morte estivesse correta, ela não daria base para a afirmação de 
que humanos são prejudicados com a morte e animais não humanos não o 
são. Segundo a visão epicurista, ninguém é prejudicado com a morte. 

3. O dano da morte enquanto dano por impedimento do que é positivo

As outras duas visões que iremos discutir negam que o dano da morte 
esteja fundamentalmente nas experiências negativas que ela pode causar 
indiretamente. Em vez disso, essas visões defendem que o dano da morte 



101

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

está no que ela impede de positivo. Embora concordem quanto a esse ponto, 
ambas as visões discordam quanto ao que de positivo a morte impediria 
(e, por esse motivo, como veremos, discordam sobre quais as condições 
necessárias para a morte ser um dano). Vejamos cada uma dessas concep-
ções separadamente.

4. O dano da morte como impedimento da satisfação de preferências 

De acordo com a segunda visão, a morte é um dano porque impede a 
realização de preferências orientadas para o futuro. Por exemplo, se alguém 
possui o plano de viajar mês que vem, e morre antes, de acordo com essa 
visão, esse alguém é prejudicado por morrer. E o prejuízo não está em 
um possível sofrimento pela frustração de não realizar o plano (afinal de 
contas, a pessoa não estaria mais viva mesmo para sofrer). Em vez disso, o 
prejuízo estaria unicamente na não satisfação de sua preferência orientada 
para o futuro.

Uma implicação dessa visão é a de que só podem ser prejudicados 
com a morte aqueles seres que são capazes de fazer planos para o futuro. 
Assim, de acordo com essa visão, a maioria dos animais não humanos e 
também muitos humanos (por exemplo, bebês, crianças até certa idade, e 
portadores de certas doenças mentais ou vítimas de determinados acidentes 
que afetam a constituição mental) não seriam prejudicados com a morte.

Uma razão para se rejeitar essa visão é a de que, se alguém faz um 
plano orientado para o futuro e esse plano não é realizado, o indivíduo 
em questão é prejudicado devido a não desfrutar do objeto do seu plano, 
e, não, devido a ter feito o plano. Então, parece que o prejuízo aconteceria 
mesmo na ausência do plano, uma vez que a possibilidade de desfrute 
não depende da existência do plano anterior. Por exemplo, suponhamos 
que duas crianças irão em um parquinho amanhã e se divertirão muito. 
Contudo, apenas uma delas já é grande o suficiente para fazer o plano de 
ir amanhã no parquinho e de, portanto, formular o desejo de ir amanhã 
no parquinho. Se ambas morrerem hoje, ao que parece, ambas são preju-
dicadas, porque ambas não desfrutarão do prazer de ir ao parquinho. A 
criança que não tem ainda a capacidade de fazer planos para o futuro não 
parece que deixa de ser prejudicada caso morra, só porque não é capaz 
de planejar o futuro. 



102

LUCIANO CARLOS CUNHA

Uma variação dessa segunda posição também afirma que a morte é 
um dano por impedir a satisfação de preferências, mas defende que não é 
necessário que seja uma preferência orientada para o futuro. “Qualquer 
outra preferência que tenhamos cuja satisfação se torne impossível com 
nossa morte será, obviamente, frustrada por esta” (HORTA, 2007, p. 563). 
Segundo essa variação, todo e qualquer ser senciente, independentemente 
de espécie e de capacidades cognitivas, é capaz de ser prejudicado com a 
morte, pois esta impede a preferência por desfrutar de estados prazerosos, 
algo que é comum a todo e qualquer ser senciente. Outra forma de defen-
der a mesma conclusão é manter que as preferências que deveríamos levar 
em conta não são as preferências reais que temos, mas as preferências que 
teríamos se tivéssemos todas as informações relevantes. 

5. O dano da morte como impedimento do desfrute de experiências 
positivas

Vejamos agora uma terceira visão. Em vez de afirmar, como a segunda 
posição, que a morte é um dano por impedir a realização de preferências 
(orientadas para o futuro ou qualquer preferência), defende que a morte é 
um dano por impedir o desfrute de experiências positivas. Vejamos qual é 
a ideia por trás dessa visão.

A imensa maioria de nós reconhece que alguém é beneficiado quando 
tem uma experiência positiva. Se a presença de experiências positivas é um 
benefício, então, parece que sua ausência é um dano. Poderia ser objetado 
que, no caso da ausência de experiências positivas, se alguém não sabe do 
que está a perder, ou se alguém já morreu, não tem um dano porque não 
sofre. Contudo, isso é confundir “experiências negativas” com “dano”. O 
conceito de “dano” inclui as experiências negativas, mas é mais amplo, pois 
diz respeito a todas as condições nas quais um indivíduo é prejudicado. 
Vejamos como isso se aplica no caso do dano da morte:  

Se alguém é beneficiado por ter experiências positivas, então, quando 
a vida que o esperaria teria uma predominância tal de experiências positivas 
sobre as negativas, a ponto de que viver tal vida seria melhor do que estar 
morto, esse alguém é prejudicado se morrer. Isso se dá unicamente devido à 
possibilidade não concretizada de se estar em uma situação melhor do que 
aquela na qual se está (independentemente de se o ser em questão entende 
o que é morrer, se tem ou não medo de morrer, se é ou não capaz de planos 
para o futuro etc.). 



103

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Para ilustrar, consideremos em maiores detalhes o exemplo oferecido 
no item 1. Imaginemos que temos apenas duas possibilidades: a) ou viver 
quinze anos muito felizes e depois morrer sem dor; b) ou viver setenta anos 
igualmente felizes e depois morrer sem dor. Imaginemos também que a 
quantidade de sofrimento experimentado em a ou b é a mesma (não seria 
adicionado sofrimento extra por se viver setenta anos; seriam adicionadas 
apenas experiências positivas). Além disso, suponhamos que não temos ainda 
nenhum plano para o futuro e mesmo nenhuma preferência. Imaginemos 
que fosse determinado por sorteio se estaremos em a ou b. Parece claro que 
teremos azar se formos sorteados para viver a vida de 15 anos e que teremos 
sorte se formos sorteados para viver a vida de 70 anos, independentemente 
de sabermos ou não o que nos espera em cada situação. Se não fosse assim, 
seria irracional escolher viver uma vida prazerosa por mais tempo. Mas, só 
podemos chegar nessa avaliação sobre em qual das situações acima tivemos 
sorte e em qual tivemos azar se concordamos que a morte é um dano devido 
ao impedimento de experiências positivas. 

Esse exemplo sugere que a visão que explica o dano da morte como 
impedimento do desfrute de experiências positivas é a mais adequada38. De 
acordo com essa visão, para alguém ser prejudicado com a morte, não é 
necessário ser capaz de fazer planos para o futuro, nem de entender o que 
é a morte (isso seria confundir “ser prejudicado” com “ter consciência do 
prejuízo que terá”). Nessa concepção, para um indivíduo ser prejudicado 
com a morte, basta que seja melhor para ele continuar vivo. Por esse motivo, 
normalmente pensamos que, se alguém morre jovem, o infortúnio é maior 
do que se tivesse morrido idoso: a quantidade de experiências positivas que 
não chegaram a acontecer foi muito maior. Essa perspectiva tem ainda a 
vantagem de explicar quando a morte não é um dano (ou, quando é um dano 
menor do que continuar vivo): quando as experiências negativas futuras 

38   Poderia ser objetado que a explicação do dano da morte como impedimento de experiências positivas só 
faz sentido se não houver vida após a morte. Contudo, não há por que ser assim. Se alguém afirma que há vida 
após a morte, o que está a afirmar é que, quando pensamos que alguém morre, na verdade não morre (isto é, 
continua, de alguma forma, a ter experiências). Quando as pessoas perguntam: “há vida após a morte?”, o que 
querem dizer, na verdade é: “há experiências após a morte?”. Nesse caso, não há divergência quanto à abordagem 
do dano da morte. Dá essa impressão porque a palavra “morte” por vezes é utilizada em dois sentidos distintos. 
Em um sentido, refere-se a alguém estar impossibilitado de maneira irreversível de ter experiências. Em outro 
sentido, refere-se ao cessar do corpo desempenhar certas funções. Determinada visão mantém que as duas coisas 
coincidem. Já outra visão nega esse ponto. Pessoas que mantêm que existe vida após a morte podem explicar da 
mesma maneira o dano da morte: pela privação das experiências positivas que alguém teria aqui nesta vida se 
continuasse vivo (embora, nessa visão, o indivíduo é prejudicado ou beneficiado de acordo com o teor negativo 
ou positivo das experiências que supostamente teria após a morte). Contudo, em ambos os casos, a explicação 
se dá com base no valor das experiências positivas e no desvalor das experiências negativas.



104

LUCIANO CARLOS CUNHA

forem em quantidade superior tal, em comparação às experiências positivas, 
a ponto de se poder dizer que é menos pior morrer do que continuar vivo 
(HORTA, 2007, p. 582-584; KAUFMAN, 1999, p. 1). 

6. Conclusões quanto ao dano da morte para os seres sencientes

Se a explicação do dano da morte como impedimento daquilo que 
é positivo é a mais adequada, então todo ser senciente, independentemente 
de espécie e de capacidades cognitivas, com possibilidade de experimentar 
o que é positivo a ponto de estar vivo ser melhor para ele do que estar 
morto, é prejudicado se morrer (independentemente de haver ou não 
sofrimento na hora da morte, de entender ou não o que é a morte, de ser 
capaz ou não de ter preferências orientadas para o futuro etc.), e todo ser 
que é trazido para uma vida onde predomina largamente o sofrimento é 
prejudicado por nascer. 

7. Entendendo por que a objeção das plantas não funciona

Uma das mais frequentes objeções à consideração moral dos animais 
defende que, seja lá o que decidamos comer, mataremos seres vivos, e que 
então tanto faz comer animais ou vegetais. Normalmente, essa objeção é 
colocada com a pergunta: “mas, e as plantas?”, motivo pelo qual a chama-
remos aqui de objeção das plantas. 

Em primeiro lugar, é importante perceber que essa objeção jamais 
poderia ser utilizada para defender o antropocentrismo. Ora, ela afirma que 
a morte de todo e qualquer ser vivo, senciente ou não, é igualmente ruim. 
Se isso estiver correto, então, matar um humano não é pior do que matar 
um animal não humano ou um vegetal. 

Em segundo lugar, a objeção parte da ideia de que o dano da morte está 
na perda da vida biológica. O problema com essa ideia é que, como vimos, 
a morte é um dano somente se impede o desfrute de experiências positivas, 
pois o que torna uma vida valiosa para quem a vive é a possibilidade de 
suas experiências serem positivas. Uma vida cuja única possibilidade são 
experiências negativas (por exemplo, somente sofrimento extremo) não é 
um bem que seria perdido com a morte. E, uma vida sem possibilidade de 
experiência alguma (um estado vegetativo total irreversível, sem sequer 
sonhos ou pensamentos) não tem valor algum para o ser que a vive – já que 
não há, realmente, alguém que a vive. Em ambas as situações a vida biológica 



105

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

seria perdida com a morte, mas a morte não seria um dano para quem a 
vive, porque nada de valor lhe seria retirado. Assim, o dano da morte está 
em impedir experiências positivas (pois são essas experiências que tornam 
estar vivo algo bom para quem vive). 

Portanto, aquilo que explica o dano da morte não implica que seres 
vivos não sencientes sejam prejudicados com a morte, muito menos que 
sejam tão prejudicados quanto são os seres sencientes. Pelo contrário, aquilo 
que explica o dano da morte mostra que seres vivos não sencientes não são 
prejudicados de maneira alguma com a morte.

E, mesmo que perder a vida biológica já fosse, em si, um dano, a 
morte de um ser senciente ainda seria um dano maior do que a morte de 
um ser não senciente, pois apenas o ser senciente é impedido de desfrutar 
experiências positivas (e de sofrer na hora da morte). Assim, mesmo que 
os seres vivos não sencientes fossem prejudicados com a morte, os seres 
sencientes ainda seriam prejudicados com ela em maior grau. Por todas 
essas razões, a objeção das plantas falha.

8. Medindo a magnitude do dano da morte

Algumas pessoas que reconhecem que os animais não humanos são 
prejudicados com a morte acreditam também que eles são prejudicados por 
ela em menor grau do que são os humanos. Dentre essas pessoas, algumas 
mantêm tal posição por acreditarem que seres com menores capacidades 
cognitivas são menos prejudicados com a morte do que seres com maiores 
capacidades cognitivas. 

Um primeiro problema com essa visão é que, do fato de alguém 
ser membro da espécie humana não podemos deduzir necessariamente 
que possui maiores capacidades cognitivas. Há humanos portadores de 
determinadas doenças degenerativas mentais ou vítimas de determinados 
acidentes que afetam a constituição mental, que possuem capacidades 
cognitivas menores do que certos animais não humanos. O mesmo é 
verdadeiro se compararmos os bebês humanos com membros adultos de 
várias espécies não humanas.

Diante dessa crítica, algumas pessoas mudam sua posição inicial, e 
passam a defender que seres com maiores capacidades cognitivas, sejam 
humanos ou não humanos, são mais prejudicados com a morte do que seres 
com menores capacidades cognitivas, sejam humanos ou não humanos. Essas 



106

LUCIANO CARLOS CUNHA

pessoas defendem de uma maneira não especista o critério das capacidades 
cognitivas como medida da magnitude do dano da morte. Um exemplo é a 
posição de Mill (1969, p. 212). 

Contudo, mesmo quando defendido de modo não especista, há ainda 
problemas com o critério das capacidades cognitivas como medidor da 
gravidade do dano da morte. O principal problema é que, se a morte é um 
dano porque impede o desfrute do que é positivo, então quanto mais des-
frute é impedido, maior é o dano da morte. A quantidade de experiências 
positivas que alguém ainda teria para desfrutar não depende do grau de 
capacidades cognitivas desse alguém. Além disso, parece que quanto menos 
alguém desfrutou até agora de experiências positivas, mais prejudicado é se 
morrer. Podemos entender essa ideia com uma analogia: se já comi cinco 
fatias de um bolo, deixar de comer mais uma me prejudica menos do que 
prejudicaria se eu tivesse comido apenas uma. Novamente, isso também não 
depende em grau algum do grau das capacidades cognitivas desse alguém. 
Disso parece se seguir então que o grau de prejuízo com a morte depende da 
relação entre tempo e qualidade de vida (tanto da perspectiva do que se teria 
ainda para viver quanto do que já foi vivido). Isto é, quanto mais desfrute 
alguém tem ainda para experimentar, mais prejudicado é se morrer; quanto 
menos desfrute experimentou até agora, mais prejudicado é se morrer. 
Por exemplo, parece que é normalmente pior morrer aos 10 anos do que 
morrer aos 80. Há no mínimo duas maneiras de se explicar o porquê. Uma 
apela ao futuro: a criança de 10 anos normalmente teria muito mais para 
desfrutar ainda. A outra apela ao passado: a criança é mais prejudicada se 
morrer porque desfrutou menos até agora. Nesse segundo sentido, a força 
das razões para salvarmos uma vida seria guiada pelo princípio “dar mais 
a quem tem menos”.

Mesmo que possam existir outros fatores relevantes para se determi-
nar a magnitude do dano da morte, certamente o fator tempo x qualidade de 
vida é crucial, uma vez que ele segue diretamente da explicação do dano da 
morte enquanto privação de experiências positivas39. Tal fator mostra que é 
possível, dependendo das circunstâncias, certo animal não humano ser mais 
prejudicado com a morte do que certo humano, e certo ser com menores 
capacidades cognitivas (humano ou não humano) ser mais prejudicado com 
a morte do que certo ser que possui tais capacidades mais desenvolvidas 
(humano ou não humano). 

39   Para uma aplicação desse critério à magnitude do dano da morte em animais não humanos, ver Horta (2010d).



107

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Já que a imensa maioria das mortes de não humanos é extremamente 
prematura (seja na exploração, seja na natureza, como veremos no capítulo 
8), há aí uma razão para considerarmos que são bastante prejudicados 
com a morte, tanto pelo pouco que chegam a desfrutar, quanto pelo muito 
que poderiam desfrutar e que não chega a acontecer. Ou seja, somadas 
às razões de preocupação com o sofrimento, temos razões adicionais de 
preocupação com o dano da morte para modificarmos a situação dos 
animais não humanos.

9. A abordagem dos interesses relativos ao tempo

No item anterior, apresentamos uma visão que determina a magni-
tude do dano da morte a partir do valor do qual um indivíduo é privado 
se morre. Quanto mais um indivíduo teria para desfrutar, mais valor teria 
para ele continuar vivo. Quanto menos ele desfrutou até agora, mais valor 
teria para ele continuar vivo.

Jeff McMahan (2002, p. 39, 80, 105, 106, 172) defende que a mag-
nitude do dano da morte não deveria ser medida unicamente a partir 
do valor de que um indivíduo é privado com a morte. Ele defende que 
o valor deveria ser multiplicado pela conexão prudencial que o indivíduo 
possui com o seu eu futuro. Essa conexão depende do grau com que 
o indivíduo está psicologicamente relacionado com o seu eu futuro. Isso 
depende das memórias de experiências, da relação entre a formação 
de desejos e sua satisfação ou frustração, e da manifestação anterior 
e posterior de uma crença, valor, intenção ou traço de caráter. Para 
McMahan (2002, p. 39), quanto maior o número dessas conexões, maior 
a conexão prudencial. Sua posição é conhecida como a abordagem dos 
interesses relativos ao tempo.

Assim, imaginemos que, levando em conta a relação entre tempo e 
qualidade de vida, o indivíduo A tenha um dano de -25 se morrer agora, e 
o indivíduo B tenha um dano de -40 (por exemplo, suponhamos que A já 
viveu mais do que B, e também teria menos para viver ainda). Suponhamos 
que tanto A quanto B possuem agora a mesma quantidade de conteúdos 
mentais. Contudo, considere que, dos conteúdos mentais que A possui agora, 
todos continuariam com ele amanhã (por exemplo, ele manterá todas as 
suas memórias, traços de caráter, formou desejos que satisfará amanhã etc.). 
Já B passaria por uma experiência transformadora, que o faria deixar de 
lado vários desejos que possui agora e o faria formar outros, o faria perder 



108

LUCIANO CARLOS CUNHA

algumas memórias, e também mudaria os seus valores e traços de caráter. 
Dos conteúdos mentais que estão agora com B, digamos que apenas metade 
deles continuarão com ele amanhã se ele continuar vivo. 

De acordo com a visão de McMahan, temos de multiplicar os -25 do indi-
víduo A por 1, já que sua conexão psicológica permanecerá completa. Já quanto 
a B, teríamos de multiplicar os -40 por 0,5 pois a quantidade dos conteúdos 
mentais que permaneceria inalterada seria apenas metade. O resultado seria o 
de que A é prejudicado em -25 por morrer, enquanto que B seria prejudicado 
em -20. Assim, nessa visão, para se saber o quanto alguém seria prejudicado 
se morresse, é também importante saber o quanto alguém mudaria ao longo 
do tempo (pois, quanto menos mudar, maior sua conexão psicológica).

Essa visão tem sido utilizada para defender que seres com maiores 
capacidades cognitivas são mais prejudicados com a morte do que seres que 
possuem tais capacidades em menor grau. Vejamos algumas críticas a essa visão.

10. Críticas à abordagem dos interesses relativos ao tempo

Antes de nos atermos às críticas à visão descrita anteriormente, é impor-
tante ter em mente que ela não poderia tornar fácil justificar matar os animais 
não humanos, pois não nega que os animais não humanos sejam prejudicados 
com a morte, e nem mantém que sejam pouco prejudicados com a morte. Afirma 
apenas que seres com maiores capacidades cognitivas podem ser prejudicados 
em maior grau com a morte. Ela não nega que seres com menores capacidades 
cognitivas são prejudicados em alto grau com a morte. Passemos às críticas.

Uma primeira forma de crítica à abordagem dos interesses relativos 
ao tempo reconhece a importância da conexão psicológica para a medição 
da magnitude do dano da morte, mas rejeita a forma de medição feita por 
McMahan. Por exemplo, Horta (2007, p. 752) e Faria (2016, p. 22) argumentam 
que uma maior quantidade de conteúdos mentais não necessariamente implica 
em maior conexão psicológica. Faria (2016, p. 22, 23), oferece um exemplo: 

Suponhamos que o indivíduo A no instante T1 tenha 8 conteúdos 
mentais e no instante T2 também tenha 8, só que desses 8, apenas 4 esta-
vam em T1. Já o indivíduo B tem 4 conteúdos mentais em T1 e também 
4 em T2, sendo que 3 dos conteúdos em T2 já estavam em T1. De acordo 
com o cálculo de McMahan, o indivíduo A, por ter uma maior quantidade 
de conteúdos mentais em comum entre T1 e T2 (4 conteúdos) tem maior 
conexão psicológica do que o indivíduo B (que possui 3 conteúdos em 



109

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

comum). Contudo, levando em conta a proporção de conteúdos mentais, 
A mudou 50% deles, enquanto que B mudou apenas 25%. Segundo essa 
forma de medir, B teria maior conexão psicológica do que A, apesar de ter 
uma quantidade menor de conteúdos mentais. Poderia ser argumentado 
que essa é a forma adequada de medir continuidade psicológica porque tal 
conceito visa medir justamente a similaridade qualitativa da mente de um 
indivíduo ao longo do tempo.	  

Se esse raciocínio estiver correto, seres com uma menor comple-
xidade mental não necessariamente têm conexão psicológica mais fraca. 
Pelo contrário: podem muito bem ter uma conexão psicológica mais forte. 
Assim, os animais não humanos (e os bebês humanos, as crianças pequenas, 
os portadores de determinadas doenças mentais etc.) não necessariamente 
estão relacionados aos seus eus futuros em menor grau do que os humanos 
adultos normais. Aliás, poderiam estar em maior grau, dada a proporção dos 
conteúdos mentais variar menos.

Já a segunda forma de crítica aponta que, seja lá de que forma calcule-
mos a conexão psicológica, não podemos deduzir, do fato de alguém possuir 
maior conexão psicológica, que é então necessariamente mais prejudicado 
com a morte. Isso é assim porque a abordagem dos interesses relativos ao 
tempo reconhece que a magnitude do dano da morte também depende do 
valor do qual alguém seria privado com a morte. E, por vezes, tal fator pode 
indicar que quem tem conexão prudencial menor é mais prejudicado com a 
morte. Vejamos um exemplo. Imaginemos que, levando em conta a relação 
entre tempo e qualidade de vida (portanto, levando em conta o valor que 
a morte impediria), o indivíduo A seja prejudicado em -20 se morrer, e o 
indivíduo B seja prejudicado em -42. Suponhamos que a conexão psico-
lógica de A seja de 1, e a de B seja de 0,5 (seja lá se estivermos medindo tal 
conexão da maneira de McMahan ou medindo da maneira proporcional). 
Mesmo assim, A seria prejudicado com a morte em -20, enquanto B seria 
prejudicado em -21. Portanto, B, mesmo com uma conexão psicológica 
menor, seria mais prejudicado com a morte. 

Por fim, uma terceira forma de criticar a teoria em questão envolve 
questionar a relevância da própria conexão prudencial. Quando alguém 
morre, é compreensível lamentar: “morreu tão cedo!”; “viveu tão pouco!”; 
“tinha tanto ainda para viver!”. Por outro lado, soaria absurdo lamentar a 
morte assim: “mudou tão pouco nas últimas décadas!”; “memorizou todos 
os números da lista telefônica e nunca mais esqueceu”; “resistia a se livrar 



110

LUCIANO CARLOS CUNHA

de qualquer crença que tivesse, por mais absurda que fosse”; “sempre foi 
um mau caráter a vida inteira”. Mas, é o que deveríamos fazer, se a conexão 
psicológica fosse importante para medir a magnitude do dano da morte, 
pois isso indicaria que o morto tinha uma conexão psicológica ao longo do 
tempo muito forte. Vejamos um exemplo:

Suponhamos que A é muito apegado às suas crenças, dentre as quais 
estão a de que negros valem menos do que brancos, que a Terra é plana, 
e que os dinossauros não existiram. Ele se recusa a abandonar qualquer 
uma dessas crenças, apesar de conhecer todo tipo de argumento contrário 
e não ter nenhum argumento para defendê-las. Considere também que A 
sempre foi mau-caráter. O indivíduo B, por outro lado, possuía todas as 
crenças que A tem. Contudo, abandonou várias delas quando ouviu argu-
mentos contrários. B já foi mau-caráter, mas, tem se esforçado e mudado 
bastante. A probabilidade é a de que B venha a mudar muito nos próximos 
anos, enquanto que A, ao que parece, permanecerá mais parecido com o 
que é agora, por ser mais teimoso. Assim, a conexão psicológica de B é até 
agora (e será provavelmente daqui para diante) muito menor do que a de A. 

De acordo com a teoria que estamos a discutir, tudo o mais sendo 
igual, A é mais prejudicado se morrer do que B. Mas, será isso plausível? 
O quão conservador em suas crenças alguém é não parece ter nada a ver 
com o quão prejudicado é se morrer. Imaginemos que, surpreendente-
mente, de uma hora para a outra, A deixou de ser racista e de acreditar em 
lendas urbanas, e também passou a ser uma pessoa altruísta. Chamemos 
esse novo A de A’’ (sendo A’ o indivíduo A no futuro se continuasse como 
é agora). A conexão psicológica entre A e A’’ é muito menor do que entre A 
e A’. De acordo com a teoria em questão, tudo o mais sendo igual, A é menos 
prejudicado se a morte o impedir de se tornar A’’ do que se o impedir de 
se tornar A’. Mas, novamente, isso não parece fazer sentido. O que parece 
é que A é igualmente prejudicado se morrer agora de acordo com o que 
é impedido de desfrutar, e a mudança ou permanência de seus conteúdos 
mentais só seria relevante para o dano da morte se tiver alguma influência 
nesse valor que sua vida poderia conter. Isso parece sugerir que o grau de 
conexão psicológica não é relevante para a magnitude do dano da morte40.
40   Poderia ser defendido que o grau de conexão psicológica é importante porque pode explicar por que os 
portadores do mal de Alzheimer são menos prejudicados com a morte do que seriam se não padecessem de tal 
mal. Contudo, um problema com esse exemplo é que o mal de Alzheimer, além de diminuir a conexão psico-
lógica, também diminui (drasticamente) a qualidade de vida. O que teria de ser mostrado, para se defender a 
importância da conexão psicológica, é um exemplo que sugerisse que faz diferença para o dano da morte o grau 
de conexão psicológica em um caso em que o valor de que alguém seria privado com a morte não seria alterado. 



111

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Poderia ser defendido que o grau de conexão psicológica é importante 
para a gravidade do dano da morte porque é a partir da conexão psicológica 
que sabemos o grau com que alguém será o mesmo indivíduo no futuro. 
Para discutirmos a plausibilidade dessa visão, é importante percebermos 
que ela está a utilizar a expressão “o mesmo” no sentido qualitativo, e não, 
no sentido numérico. Faz sentido dizer que João, depois de um AVC, “não 
é mais o mesmo” (no sentido qualitativo): era ativo e bem humorado; agora 
é sedentário e mal humorado. Mas, não quer dizer que, numericamente, é 
outro João. Não é outra pessoa que está a ocupar aquele corpo e a pessoa 
anterior morreu. É a mesma pessoa, com traços de caráter diferentes. Temos 
de então perguntar, em relação à magnitude do dano da morte, se o que 
importa é a identidade no sentido qualitativo ou no sentido numérico. O 
exemplo a seguir sugere que é a identidade numérica que importa para o 
dano da morte: 

Suponhamos que eu tivesse apenas duas opções41: 1) mudar todos 
os meus traços de caráter e memórias ou; 2) levar um tiro mortal, mas não 
sem antes minhas memórias e traços de caráter serem copiados para outro 
corpo. Em qual dos dois cenários eu morro? Parece que é no segundo. No 
primeiro, a pessoa que continua viva mantém uma conexão psicológica 
comigo quase nula, mas, apesar disso, esse alguém sou eu (não sou qualita-
tivamente o mesmo porque mudei muito; mas, sou numericamente o mesmo). 
No segundo, a pessoa que continua viva mantém uma conexão psicológica 
forte comigo, mas, não sou eu. Esse alguém pode até ser idêntico a mim 
no sentido qualitativo, mas não é a mesma pessoa (no sentido numérico): 
é outra consciência a experimentar o mundo. 

Segundo a visão que estamos a discutir, tal pessoa sou eu porque, como 
ela retém minhas memórias, acredita que é eu. Contudo, isso é na verdade um 
argumento contrário à tal teoria de identidade pessoal: mostra que tal teoria 
confunde “acreditar que é a pessoa x” com “ser a pessoa x”. Se tivessem sido 
implantadas em mim memórias falsas de que estive em uma grande guerra, eu 
acharia que estive; mas, isso não mostra que eu estive em tal guerra. Suponha-
mos que no cenário 2, acima, eu não levo o tiro mortal, mas minhas memórias 
e traços de caráter são transferidos para um novo corpo. Agora estão vivos 
Luciano e Luciano’. Se a teoria da identidade pessoal baseada na conexão 
psicológica estivesse correta, então ambos seriam o mesmo indivíduo. Mas, 
não são. São dois indivíduos, fazendo coisas distintas. O que um experimenta, 
41   Os exemplos oferecidos nesse item são adaptações dos exemplos oferecidos por Parfit (1984, p. 199-203), 
embora o autor defenda uma posição diferente da que defendo aqui.



112

LUCIANO CARLOS CUNHA

o outro não experimenta; o que um decide não afeta o movimento do outro 
etc. Agora, podemos imaginar outra situação hipotética em que ambos seriam 
realmente o mesmo indivíduo (no sentido numérico), apesar de serem dois 
corpos distintos. Isso seria assim se ambos os corpos formassem um único 
ponto de vista: a mesma consciência a experimentar o mundo. Nesse caso, 
tudo o que acontecesse daqui para frente com um ou com outro corpo seria 
experimentado pela mesma consciência. E tudo o que essa consciência esco-
lhesse teria efeito tanto no movimento de um quanto no de outro. Somente 
nesse caso faria sentido dizer que ambos os corpos são o mesmo indivíduo 
(numericamente). E isso não dependeria em grau algum de terem as mesmas 
memórias. Dependeria, em vez disso, de pertencerem ao mesmo centro de 
experiências e de escolhas. Já no caso de dois corpos com memórias iguais, 
mas formando dois centros de experiência e de escolhas distintos, o que temos 
são dois indivíduos distintos com as mesmas memórias. 

Assim, é possível criticar essa defesa da importância do grau de cone-
xão psicológica apontando-se que ela depende da validade de uma teoria 
sobre a identidade pessoal que é altamente questionável.

Dado o que foi discutido anteriormente, ao que parece, a forma mais 
plausível de se determinar a gravidade do dano da morte é contabilizá-la 
somente em termos da relação entre tempo e qualidade de vida (levando 
em conta tantos os aspectos passados quanto futuros). Assim, a gravidade 
do dano da morte não pode ser estabelecida nem com base na espécie do 
indivíduo, nem em suas capacidades cognitivas.

11. Conclusão

Os argumentos discutidos antes nos apontam para três conclusões 
importantes.

1.	 Todo ser senciente, independentemente de espécie e grau de capa-
cidades, é prejudicado com a morte, caso continuar vivo for melhor 
para ele do que morrer.

2.	 Humanos não são necessariamente mais prejudicados com a morte 
do que não humanos.

3.	 Seres com maiores capacidades cognitivas não são necessaria-
mente mais prejudicados com a morte do que seres com menores 
capacidades cognitivas.



113

Capítulo 6

IMPLICAÇÕES PRÁTICAS DA CONSIDERAÇÃO 
PELOS SERES SENCIENTES

1. Recapitulando as conclusões quanto à consideração moral dos 
seres sencientes

Nos capítulos 2, 3 e 4, discutimos vários argumentos contrários e 
favoráveis à consideração moral plena dos animais não humanos. No capítulo 
5, discutimos vários argumentos em relação ao dano da morte para esses. As 
principais conclusões da discussão desses argumentos foram as seguintes:

1.	 Todo ser senciente (independentemente de espécie, raça, gênero, 
tamanho, grau de inteligência ou de capacidades, grau de vínculos 
conosco etc.) deve receber consideração moral direta. Isto é, o modo 
como cada ser senciente é afetado positiva ou negativamente 
é importante em si. Portanto, o bem dos animais não humanos 
importa em si.

2.	 É injusto não apenas desconsiderar totalmente os animais não 
humanos. Também é injusto dar um peso menor ao seu bem: 
interesses similares precisam receber o mesmo peso. Se alguém 
deve ser considerado porque é passível de ser prejudicado e 
beneficiado, então, a força das razões para priorizarmos ajudar 
alguém depende do quão ruim é sua situação e da magnitude 
do benefício possível de lhe causar, e não de sua espécie, raça, 
gênero, grau de inteligência, tamanho etc. Ou seja, temos razões 
mais fortes para tentar evitar o dano de maior magnitude (e para 
promover o benefício de maior magnitude), independentemente 
da espécie, raça, gênero, tamanho, nível de inteligência ou das 
capacidades dos afetados. Outras considerações podem entrar 
em jogo, como saber se um dano/benefício é ou não merecido, 
mas esse fator também é independente de espécie, raça, gênero, 
graus de inteligência etc.



114

LUCIANO CARLOS CUNHA

3.	 O especismo é injusto porque fere a imparcialidade, uma vez que 
não aprovaríamos o especismo se não soubéssemos a que espécie 
pertencemos. Agir de modo justo requer dar igual consideração 
aos seres sencientes, independentemente de espécie. 

4.	 A igual consideração dos seres sencientes pode ser aceita sem a 
necessidade de se assumir uma visão específica da ética e nem uma 
teoria específica do bem-estar.

5.	 Seres sencientes são passíveis de serem prejudicados não apenas 
com a presença de experiências negativas, mas também com a 
ausência de experiências positivas. Isso mostra que a morte é um 
dano quando a vida que um ser senciente teria pela frente seria 
predominantemente positiva a ponto de ser melhor viver tal vida 
do que não a viver. 

6.	 A magnitude do dano da morte (e, consequentemente, a força das 
razões contra matar e para salvar vidas) depende crucialmente 
da relação entre tempo e qualidade de vida (tanto de como será a 
expectativa futura dessa relação quanto de como ela foi até agora), 
e não da espécie, raça, gênero, grau de inteligência, tamanho de 
alguém etc. 

Essas conclusões rompem radicalmente com a visão predominante, 
que dá uma consideração maior a membros da espécie humana; a seres com 
maiores capacidades (cognitivas ou não); a animais com tamanhos maiores; 
a animais pertencentes a espécies raras ou a espécies nativas, e assim por 
diante. Notadamente, essas conclusões possuem implicações práticas. Neste 
capítulo, discutiremos algumas dessas implicações.

2. A questão da exploração animal

Como vimos no capítulo 1, somente para consumo humano, entre 
um e três trilhões de animais não humanos são mortos anualmente (FAO, 
2010; MOOD; BROOKE, 2010). Além do problema da quantidade de mortes, 
bilhões de animais são criados nas chamadas granjas industriais, tendo uma 
vida de sofrimento intenso desde o momento do nascimento até o momento 
da morte (SINGER, 2004). Isso não acontece apenas na exploração de animais 
para consumo de sua carne. Por exemplo, as produções de leite e de ovos 
estão entre as que mais causam sofrimento a cada animal, individualmente. 



115

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Além disso, a exploração animal não é limitada ao consumo. Os animais 
também são explorados em testes laboratoriais, para uso como vestimenta, 
para entretenimento e também em rituais religiosos, por exemplo.

Algumas pessoas defendem que a consideração pelos animais impli-
caria apenas em regulamentar a exploração animal para que eles sofram 
menos durante sua exploração. No entender dessas pessoas, modificada de 
tal maneira, a exploração animal não seria injusta. Essa posição é conhecida 
como bem-estarismo. Contudo, o uso desse termo tem gerado uma confusão 
(detalhada a seguir), motivo pelo qual a chamaremos aqui de regulamentarismo. 

É importante distinguir duas formas de regulamentarismo. O que cha-
marei de regulamentarismo normativo é a posição que afirma que a exploração 
animal não é injusta, desde que regulamentada de modo que os animais não 
sofram durante a exploração (ou sofram menos, dependendo da variante do 
regulamentarismo normativo). Já o regulamentarismo estratégico é a posição 
que defende que a exploração animal é injusta e deveria ser abolida, mas 
que regulamentá-la é um meio para se conseguir a abolição. O debate entre 
abolicionismo e regulamentarismo em termos estratégicos, por questões de 
espaço, não será discutido aqui. Discutiremos apenas o regulamentarismo 
normativo. A confusão gerada pelo uso do termo “bem-estarismo” será 
explicada a seguir.  

Os que defendem a abolição da exploração animal são conhecidos 
como abolicionistas. Dado que se opõem ao regulamentarismo normativo 
(que é conhecido como bem-estarismo), isso pode dar a entender que abo-
licionistas devem rejeitar qualquer posição centrada na preocupação com 
o bem-estar dos animais, pois essas posições seriam, nessa definição equi-
vocada, favoráveis à exploração animal. Por exemplo, por vezes a proposta 
de ajudar os animais na natureza que são vítimas de danos naturais (que 
será discutida no capítulo 8), por estar preocupada com o bem dos animais, 
é acusada de ser uma proposta “bem-estarista” (no sentido de visar regula-
mentar sua exploração). A mesma acusação por vezes é feita em relação ao 
movimento de proteção de animais domesticados abandonados, como cães 
e gatos. Contudo, uma coisa não tem absolutamente nada a ver com a outra. 

Em primeiro lugar, o abolicionismo também é centrado na considera-
ção pelo bem-estar dos animais. Ora, se não estivessem preocupados com o 
bem-estar dos animais, não defenderiam a abolição de sua exploração. Poder-
-se-ia pensar que os abolicionistas estão preocupados apenas com a liberdade 
dos animais, e não com o seu bem-estar. Contudo, para o abolicionismo ser 



116

LUCIANO CARLOS CUNHA

plausível, precisa levar em conta os interesses dos animais como um todo (o 
que inclui evitar experiências negativas e ter experiências positivas), e não 
apenas o interesse na liberdade (que aliás, pelo menos no caso dos animais 
não humanos, parece ser instrumental ao interesse em evitar experiências 
negativas e em ter experiências positivas). E, mesmo quando alguém enxerga 
a liberdade como possuindo valor em si, o que está a fazer é defender que a 
liberdade é um dos componentes do bem-estar de alguém.

Em segundo lugar, não apenas o abolicionismo também é centrado 
na preocupação com o bem-estar dos animais, como o regulamentarismo 
normativo (equivocadamente chamado de bem-estarismo) dá uma consi-
deração muito menor a esse bem-estar (uma vez que vê como justificável 
dar uma importância menor a interesses similares de não humanos).

Em terceiro lugar, posições que surgem da preocupação com o bem-estar 
dos animais e dizem respeito a outros assuntos que não o debate sobre a aboli-
ção versus regulamentação da exploração animal, não tem de necessariamente 
implicar essa ou aquela visão quanto ao debate sobre a exploração. Tomemos 
como exemplo a posição que defende ajudar os animais na natureza, vítimas 
de danos naturais. Claramente, é uma posição centrada na preocupação com o 
bem dos animais. Contudo, dentre as pessoas que defendem ajudar os animais 
na natureza, vítimas de danos naturais, podem haver tanto abolicionistas quanto 
regulamentaristas em relação à questão da exploração animal.

Uma primeira razão para considerarmos injusto o regulamentarismo 
normativo é que ele desconsidera completamente o interesse que os animais 
não humanos possuem em não morrer (discutido no capítulo 5). Já que é 
uma posição que ignora completamente um interesse (aliás, um interesse 
fundamental) de seres sencientes de certa(s) espécie(s), não pode ser justa, 
uma vez que viola completamente os argumentos da relevância, da igual 
consideração, e da imparcialidade, apresentados no capítulo 3.

Suponhamos que certa posição regulamentarista levasse em conta o 
interesse dos animais em não morrer. Por exemplo, que defendesse como 
justas somente certas formas de exploração que não causam a morte. Para 
avaliarmos se tal posição é ou não justa, temos de perguntar se os animais 
em questão seriam ainda prejudicados de alguma maneira, mesmo que não 
morressem (e mesmo que não sofressem), ou se não seriam prejudicados 
de maneira alguma, ainda que fossem explorados. Quanto à primeira pos-
sibilidade, a razão principal para rejeitá-la é que ela dá um peso distinto a 
interesses que são similares, dependendo da espécie do portador do inte-



117

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

resse. Ou seja, ela é especista. Se estivéssemos na posição dos explorados, 
prontamente reconheceríamos que tal situação é injusta. Na exploração, 
os interesses similares de certos indivíduos recebem uma consideração 
menor (é por esse motivo que há um explorador e um explorado), e isso é a 
essência do tratamento injusto. O resultado é um aumento da desigualdade: 
os exploradores terão o seu bem-estar aumentado e os explorados terão 
o seu diminuído. O prejuízo para os explorados está no fato de que eles 
poderiam estar em uma situação melhor, caso não houvesse a exploração 
(mesmo que não sejam mortos e não estejam a sofrer). Assim, se devemos 
dar consideração moral plena aos seres sencientes, como parece ser o caso, 
temos fortes razões para abolir a exploração animal. 

Poder-se-ia objetar que o argumento anterior aplica-se apenas a formas 
de exploração que prejudicam os animais de alguma forma. Por exemplo, 
se tivéssemos certeza que determinada forma de exploração não causaria 
sofrimento aos animais, não os mataria, e nem os privaria de experiência 
positiva alguma – isto é, não lhes causaria mal algum – não haveria base para 
condenar tal forma de exploração, concluiria a objeção. Quanto a esse caso 
hipotético específico, muito provavelmente a objeção tem razão. Contudo, 
em um mundo onde a imensa maioria das pessoas é altamente especista, é 
muito provável que elas pensem que, porque certos usos estão justificados 
em condições hipotéticas muitíssimo específicas (por exemplo, quando o 
uso não causa dano algum, o que é raríssimo), então que outros usos que 
não se enquadram nessas condições também estariam. Assim, é muito mais 
seguro seguirmos uma regra geral que prescreva abolir a exploração animal 
(esse ponto será desenvolvido no item a seguir). 

Por vezes, é defendido que o erro com o consumo de animais é o fato 
de esse não ser necessário para mantermos nossa saúde. De fato, é verdade 
que consumir animais não é necessário para mantermos nossa saúde42. Mas, 
não é isso que torna injusto o consumo de animais. Suponhamos que, para 
nos mantermos muito saudáveis, tivéssemos que matar humanos e consumir 
sua carne. A maior parte de nós provavelmente concordaria que, nesse caso, 
a coisa certa a se fazer é nos contentarmos em sermos menos saudáveis. Esse 
seria um pequeno preço a ser pago por se fazer a coisa certa. E, mesmo que 
para sobrevivermos (e não somente para nos tornarmos mais saudáveis), 
fosse necessário matar humanos para consumir sua carne, parece que então 
a coisa certa a se fazer seria pesquisar maneiras de tornar isso não necessário 

42   A Academy of Nutrition and Dietetics (2016) reconhece que a dieta vegana é saudável em qualquer estágio da vida. 



118

LUCIANO CARLOS CUNHA

(e várias pessoas diriam que, se não fosse possível tornar isso não neces-
sário, o correto seria escolher morrer, em vez de matar outros humanos). 
Se pensamos diferente no caso dos animais não humanos, isso se deve ao 
especismo, uma posição que, como vimos nos capítulos 2, 3 e 4, carece de 
justificativa. O fato de o consumo de animais não ser necessário para nós 
agrava a injustiça causada pela exploração animal. Mas, ao que parece, tal 
exploração seria ainda muito injusta mesmo que fosse necessária.	

Assim, uma implicação prática da consideração moral plena dos seres 
sencientes é a abolição da exploração animal, uma vez que, assim como em 
qualquer forma de escravidão, a exploração é injusta, por dar peso distinto 
a interesses similares. No item a seguir, discutiremos a posição que defende 
que somente as pessoas que consideram sempre errado utilizar outro indi-
víduo como recurso é que poderiam se opor à exploração animal.

3. Deontologia, consequencialismo, e a questão da experimentação 
animal

As perspectivas deontológicas da ética se caracterizam por afirma-
rem que a ação correta nem sempre coincide com a que tem as melhores 
consequências43. Defendem que devemos cumprir certas proibições ou 
requerimentos mesmo quando o resultado de cumpri-los for pior do que 
aquele decorrente de não os cumprir. Em contraste, as perspectivas con-
sequencialistas da ética defendem que a ação correta sempre coincide com 
a que tem as melhores consequências, dentre todas as opções disponíveis. 
As várias perspectivas consequencialistas discordam sobre como medir 
“melhores consequências”. Mas todas afirmam que a ação correta sempre 
coincide com a que resulta nas melhores consequências.

Poder-se-ia pensar que somente deontologistas que defendem que 
é sempre errado usar alguém como recurso teriam razões para defender 
abolir a exploração animal. Essa ideia poderia ser utilizada por deontolo-
gistas defensores da abolição da exploração animal, para reivindicar que, se 
a exploração animal é injusta, então devemos rejeitar o consequencialismo. 
Ou poderia ser utilizada por consequencialistas que defendem a regula-
mentação, e não a abolição da exploração animal. Ambas as perspectivas 
estão equivocadas: como veremos a seguir, há também fortes razões con-
sequencialistas para abolirmos a exploração animal. 

43   Para as características das diversas vertentes da ética, ver Kagan (1998).



119

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

No debate sobre se há ou não justificativa para certos casos de expe-
rimentação animal, é comum que surja a discussão sobre quais seriam as 
implicações em relação a essa questão de se adotar uma postura conse-
quencialista ou deontológica. O motivo pelo qual surge essa discussão mais 
especificamente no contexto da experimentação animal é que muitas pessoas 
acreditam que a experimentação animal para fins biomédicos é análoga ao 
caso em que a única opção de salvar muitos é matar alguns. Questionaremos 
a ideia de que esses casos são análogos logo a seguir. Antes, vejamos qual é 
a discordância entre consequencialismo e deontologia em casos nos quais 
a única maneira de salvar muitos é matar alguns.

Algumas pessoas acreditam que utilizar alguém como recurso nem 
sempre é errado. Tomemos como exemplo a seguinte situação. Imaginemos 
que só temos duas opções: 1) ou matamos um indivíduo e com isso conse-
guimos salvar um milhão de indivíduos; 2) ou não matamos o indivíduo em 
questão e morrem um milhão de indivíduos. Imaginemos que, no dilema em 
questão, tudo o mais é igual (por exemplo, todos são igualmente inocentes, 
todos trariam iguais benefícios para o mundo se continuassem vivos, seriam 
igualmente prejudicados com a morte etc.). Quem é deontologista e acredita 
que é sempre errado utilizar outro indivíduo como recurso manteria que o 
correto é a segunda opção. Já consequencialistas que acreditam que, tudo o 
mais sendo igual, é melhor um resultado no qual sobrevive o maior número 
de indivíduos, defenderiam que o correto é a primeira opção.

Nesse caso, os consequencialistas poderiam acusar os deontologistas 
de darem maior peso a danos que surgem de atos, em comparação a danos 
que resultam de omissões. E, no caso em questão, o dano por omissão atinge 
um milhão de vítimas, enquanto o dano por ação atinge apenas uma. Isto 
é, poderiam acusar os deontologistas de estarem preocupados com eles 
próprios (isto é, saber se eles têm que matar ou deixar morrer) e não com 
cada uma das vítimas (ou então, que estariam a dar injustificadamente um 
peso maior ao bem daquele que poderia ser morto para salvar o milhão).

Em contrapartida, os deontologistas que acreditam que é sempre 
errado utilizar alguém como recurso poderiam dizer que quem escolhe 
a primeira opção tem de apoiar pelo menos alguns casos de exploração 
animal (como certos casos de experimentação animal que poderiam salvar 
vidas), e que isso é ser especista.  Em resposta, os defensores da primeira 
opção poderiam apontar que ela não tem por que ser acusada de especismo, 
pois não defende que o correto é “matar um não humano para salvar um 



120

LUCIANO CARLOS CUNHA

milhão de humanos”. Dependendo das circunstâncias, o correto poderia ser 
o contrário: matar um humano para salvar um milhão de não humanos. 
Aquele que seria morto poderia ser escolhido com base em um critério de 
menor dano (por exemplo, escolher, dentre os milhões de indivíduos, aquele 
que já tivesse vivido mais do que os outros e tivesse menos tempo de vida 
pela frente). Isso não violaria o princípio da igual consideração: poderia ser 
defendido que, seja lá quem estivesse na posição de ser menos prejudicado 
com a morte do que qualquer um dos um milhão de indivíduos (incluindo 
a possibilidade de ser o próprio agente estar nessa posição), a coisa certa 
a se fazer seria matá-lo para salvar um milhão, desde que todas as outras 
opções tivessem resultados ainda piores.

Como exposto antes, no dilema apresentado, as posições consequen-
cialistas parece que defenderiam que a decisão correta é matar um para salvar 
um milhão. Contudo, essa posição não implica que seus proponentes não 
devam reivindicar a abolição da exploração animal. A primeira razão para 
isso é que o dilema descrito anteriormente possui diferenças moralmente 
relevantes com o caso da exploração animal. Vejamos.

A imensa maioria dos casos de exploração animal não salvam vidas. Por 
exemplo, nos EUA, o uso de animais em laboratórios corresponde a apenas 
0,2% dos animais terrestres explorados (ANIMAL CHARITY EVALUATORS, 
2016b). E, desses, a maioria são utilizados em testes que não envolvem a 
busca por cura de doenças. Além disso, mesmo no caso da experimentação 
animal que visa descobrir a cura de doenças, a situação não é análoga ao 
dilema descrito. A primeira diferença é que a exploração animal é baseada 
em especismo: a escolha de quem será morto e de quem será salvo é feita com 
base na espécie, algo que, como vimos nos capítulos 2, 3 e 4, não há como 
justificar. A segunda diferença é que, no exemplo citado, a justificativa de 
matar um para salvar vários só existe porque não há nenhum outro curso 
de ação disponível que salve a maioria. No caso da experimentação animal, 
sempre é possível pesquisar outras maneiras de curar doenças sem explorar 
os animais (mesmo que não tenhamos descoberto ainda que maneiras são 
essas para vários casos). A proibição de usar animais pode ser, inclusive, um 
incentivo para os cientistas se empenharem em buscar descobrir formas 
mais eficientes e menos danosas de curar doenças do que as tentadas até 
então (resultando, portanto, em melhores consequências a longo prazo). A 
terceira diferença é que, no dilema descrito, há certeza de que, matando 
um, salva-se um milhão. No caso da experimentação animal, por sua vez, 
os danos para os animais não humanos são certos, mas, os benefícios para 



121

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

humanos, muito incertos. Não há como se mostrar, por exemplo, que bene-
fícios iguais ou até mesmo maiores não seriam alcançados se outro método 
de pesquisa tivesse sido escolhido. A quarta diferença é que, no exemplo, 
um indivíduo é morto para salvar uma maioria. No caso da experimentação 
animal, tem acontecido justamente o oposto. A quantidade de animais não 
humanos mortos até agora é gigantescamente maior do que a quantidade 
de humanos beneficiados. Portanto, a experimentação animal não é análoga 
a dilemas nos quais a única possibilidade de salvar uma maioria é matando 
uma minoria.

Vejamos agora as razões consequencialistas para se abolir a explora-
ção animal como um todo. Suponhamos, para efeito de argumentação, que 
existam casos nos quais realmente conseguiríamos salvar uma maioria de 
indivíduos (humanos ou não humanos) se matássemos uma minoria (huma-
nos ou não humanos) e que, para esse caso, qualquer outra opção chegaria 
em resultados piores. Se nosso objetivo é conseguir melhores consequên-
cias no total, não podemos analisar as consequências da nossa decisão nesse 
caso isoladamente. Temos de levar em conta como nossa decisão nesse caso 
influencia outras pessoas a tomarem decisões em muitos outros casos a 
longo prazo. Sabemos que os animais não humanos se encontram em uma 
situação muitíssimo ruim devido ao especismo. Mesmo que possam existir 
casos justificados de utilizar indivíduos como meio para salvar outros, é 
muito provável que, dada a prevalência do especismo antropocêntrico, se 
defendermos que o uso (de não humanos e de humanos) é justificado em 
condições muito específicas, muitas pessoas entenderão que o uso de não 
humanos para beneficiar humanos é justificado em várias outras situações 
em que não é. Por outro lado, defender o fim da exploração animal como 
um todo contribui para propagar a consideração moral plena dos seres 
sencientes, independentemente de espécie. Assim, ao que parece, conse-
guimos beneficiar um número muitíssimo maior de indivíduos em longo 
prazo se defendermos, como regra geral, a abolição da exploração animal. 

4. Deveres positivos em relação aos seres sencientes não humanos

A exploração animal, mais notadamente o uso de animais para 
consumo, é provavelmente o dano mais visível ao qual os animais não 
humanos são sujeitados. O foco da discussão em torno da consideração 
moral dos animais, tanto nos círculos acadêmicos quanto no ativismo de 
defesa animal, tem sido a exploração animal. Devido a esse foco, e à ampla 



122

LUCIANO CARLOS CUNHA

predominância do especismo, muitas pessoas acreditam que as únicas 
obrigações que temos perante os animais não humanos são obrigações 
negativas (isto é, evitarmos práticas que os prejudicam). Colocaremos 
agora em dúvida a plausibilidade dessa visão.

Há pelo menos uma forte razão para rejeitarmos a visão que defende 
que só temos deveres negativos em relação aos seres sencientes não huma-
nos. E a razão é a seguinte: aquilo que explica o motivo pelo qual temos 
obrigações negativas implica ao mesmo tempo que temos obrigações posi-
tivas (isto é, obrigação de fazer coisas para ajudar). Se perguntarmos por 
que temos obrigação de, por exemplo, não arrancar o braço de alguém, 
qualquer resposta sincera terá que fundar tal obrigação no dano para a 
vítima de ter um braço arrancado. Se não for por esse motivo que temos a 
obrigação de não arrancar o braço de alguém, fica muito difícil imaginar 
qualquer outro motivo que crie tal obrigação. Contudo, essa explicação, que 
é óbvia, implica ao mesmo tempo que temos dever de ajudar esse alguém, 
caso outra coisa (a queda de uma árvore ou uma doença, por exemplo) esteja 
a fazê-lo correr o risco de ter o braço arrancado, uma vez que ter o braço 
arrancado continua a ser um dano para a vítima, independentemente da 
origem da ameaça. Assim, temos um argumento inicial para reconhecer a 
existência de deveres positivos.

Esse argumento tem uma implicação importante que pode passar 
despercebida à primeira vista. Se o que fundamenta a obrigação de evitar 
de prejudicar e a obrigação de ajudar é o dano que os afetados teriam, então, 
parece que a maneira adequada de medir a força de uma obrigação é a gravidade 
do dano para os afetados. Se aqueles afetados por nossas escolhas teriam 
um dano muito leve caso não evitemos fazer algo para prejudicá-los ou caso 
deixemos de ajudá-los, parece que, tudo o mais sendo igual, nossa obrigação 
nesse caso é mais fraca do que se tivessem um dano grave como resultado. 
Se esse argumento for sólido, então há certas obrigações positivas que são 
mais fortes do que certas obrigações negativas: toda vez que o resultado do 
não cumprimento do dever positivo em questão for pior do que o resultado 
do não cumprimento do dever negativo em questão. Vejamos um exemplo.

Suponhamos que, se certa pessoa não tomar um remédio imediata-
mente, morrerá. Vemos essa pessoa agonizar, e estamos próximos a uma 
farmácia que, infelizmente, está fechada. Se arrombamos a porta da farmácia 
e pegamos o remédio para salvar a vida da pessoa violamos um dever negativo 
(mesmo que depois paguemos os custos). Contudo, essa parece claramente 



123

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

ser a coisa certa a se fazer. Isso sugere que a força dos deveres depende da 
magnitude do dano (o dano de se ter a porta da farmácia arrombada e um 
remédio roubado, mesmo que não paguemos os custos depois, é claramente 
menor do que o dano de morrer). Vejamos agora três objeções recorrentes 
ao raciocínio desenvolvido até aqui.

O requerimento da causa imediata afirma que somos moralmente res-
ponsáveis apenas por nossos atos, e não por nossas omissões, com base na 
seguinte alegação: em nossos atos danosos, somos a causa do dano resultante; 
em nossas omissões danosas, outra coisa (a queda de uma árvore ou uma 
doença, por exemplo) é a causa do dano resultante. Nessa visão, a causa de 
um dano é o último elemento de uma cadeia de efeitos que precede o dano. 
Um problema com o requerimento da causa imediata é que ele autoriza a 
dizer o mesmo de atos danosos. Por exemplo: alguém que mata outra pessoa 
com um revólver poderia dizer que quem o matou foi a bala do revólver, 
e não ele. Se essa desculpa soa “esfarrapada” e não pode livrar alguém de 
uma obrigação negativa, tampouco parece adequada para livrar alguém de 
uma obrigação positiva. Outro problema maior com o requerimento da 
causa imediata é que ele não explica por que seria relevante para a nossa 
responsabilidade moral saber qual é o último elemento de uma cadeia de 
efeitos que precede o dano. Parece muito mais razoável pensar que somos 
moralmente responsáveis por um resultado porque conseguimos influen-
ciar no curso dos acontecimentos de modo que o resultado seja esse ou 
aquele. No caso de uma omissão danosa, parece que o que importa para a 
nossa responsabilidade moral é que o resultado teria sido outro caso não 
tivéssemos nos omitido (independentemente de qual é, em uma cadeia de 
efeitos, o elemento imediatamente anterior ao dano).

Outra tentativa de defender que temos apenas deveres negativos é 
o requerimento da intenção, o qual argumenta que, quando causamos danos 
com nossos atos, temos a intenção de causá-los, e que isso não acontece 
no caso das omissões. O primeiro problema com essa visão é que existem 
danos resultantes de omissões nas quais o agente pretende o dano. Por 
exemplo: alguém pode estar interessado em uma herança e não socorre, de 
propósito, o seu parente que está a se engasgar. O segundo problema é que 
existem danos resultantes de atos cujo agente não tem a intenção de causar 
o dano, e, ainda assim, tem obrigação de evitá-lo. Por exemplo, a intenção 
de motoristas que dirigem além do limite de velocidade quase sempre é 
apenas correr rápido, e não, atropelar. Não parece que eles deixem de ter 
obrigação de não atropelar só porque sua intenção é apenas chegar mais 



124

LUCIANO CARLOS CUNHA

rápido (SINGER, 2002, p. 238). Mas, se tais motoristas têm obrigação de 
não atropelar, então não é necessário alguém possuir a intenção de provocar 
um dano para existir a obrigação de não provocar esse dano. Isso sugere 
que o requerimento da intenção é inadequado para estabelecer quais são 
as nossas responsabilidades. Portanto, não pode formar uma objeção à 
existência de deveres positivos.

Já a objeção do mundo alternativo argumenta que, no caso dos danos 
resultantes de atos (por exemplo, arrancarmos o braço de alguém), o dano não 
existiria se não o causássemos, e no caso de danos resultantes de omissões 
(não socorrermos alguém que se engasgou, por exemplo), o dano existiria 
mesmo que não estivéssemos presentes, ou mesmo que não existíssemos. 
Isso mostraria, no entender da objeção, que só temos deveres negativos. Um 
primeiro problema com essa objeção é o que ela afirma quanto aos fatos. 
Não é verdade que os danos resultantes de nossos atos necessariamente não 
existiriam se não os causássemos. Outra pessoa poderia estar em nosso lugar 
e causar o dano em questão. Do mesmo modo, não é verdade que os danos 
resultantes de nossas omissões existiriam de qualquer maneira, mesmo que 
não existíssemos. É possível que, com nossa ausência, outras pessoas esti-
vessem a decidir em nosso lugar, e evitassem o dano que causaríamos por 
omissão, como observa Singer (2002, p. 236). Contudo, suponhamos que as 
afirmações factuais presentes na objeção estivessem corretas. Não parece 
ser isso o que importa para a responsabilidade moral. Para saber quais as 
nossas responsabilidades, não parece importar como o mundo seria se não 
existíssemos. O que parece importar é que, uma vez que existimos, podemos 
influenciar no desdobramentos dos eventos, seja por ação, seja por omissão.

Na discussão presente nos parágrafos anteriores rejeitamos três das 
principais objeções ao reconhecimento de deveres positivos. Elas não são as 
únicas. Outras objeções adicionais serão discutidas no item 15 do capítulo 
8. Dado o que discutimos até agora, parece que temos pelo menos fortes 
razões iniciais para aceitar que temos deveres positivos em relação aos seres 
sencientes não humanos. Que deveres são esses? 

O dever positivo mais evidente parece ser o de tentarmos mudar a 
situação na qual eles se encontram. Os animais não humanos, seja os que 
são explorados pelos humanos, seja os que se encontram na natureza (como 
veremos em detalhes no capítulo 8), têm geralmente uma vida de intenso 
sofrimento e uma morte prematura. Se uma quantidade muito menor de 
humanos passasse por metade do sofrimento que tais animais passam, 



125

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

provavelmente reconheceríamos uma obrigação de nos empenharmos em 
mudar sua situação. Somente uma visão especista (que, como vimos nos 
capítulos 2, 3 e 4, é injustificável) poderia levar a uma conclusão distinta 
no caso dos animais não humanos. 

Outro dever positivo importante seria o de pesquisar formas de pre-
venir/minimizar os danos que os animais padecem não em decorrência de 
práticas humanas, mas em decorrência de processos naturais (como fome, 
sede e doenças). Por exemplo, poderíamos reivindicar que impostos e doações 
que hoje são direcionados a apoiar intervenções na natureza com finalidades 
antropocêntricas e ambientalistas44, cujo resultado é muitíssimo negativo para os 
animais afetados, sejam redirecionados para apoiar programas cujo objetivo seja 
melhorar as condições dos seres sencientes que vivem nos ambientes naturais. 
O tema dos danos naturais, por ser um tópico dos mais importantes, e geral-
mente negligenciado, será tratado separadamente em detalhes no capítulo 8.

5. Direitos legais para os seres sencientes

Direitos legais são formas de proteger, com leis, determinados inte-
resses. O termo “interesse” não deve ser confundido aqui com o termo 
“preferência”. É possível que algo seja do interesse de alguém sem que 
esse alguém tenha consciência desse algo, e, portanto, sem que tenha uma 
preferência por esse algo (REGAN, 2004 [1984], p. 87-103). Imaginemos, 
por exemplo, uma criança que ainda não entende o que é morrer. É do seu 
interesse não morrer se for bom para ela estar viva (como argumentado 
no capítulo 5). Assim sendo, o conceito de interesses pode ser definido da 
seguinte maneira: “x é do interesse de A se x for positivo para A”. Analoga-
mente, “é do interesse de A evitar x se x for negativo para A”.

Alguns dos interesses mais importantes que os humanos possuem 
e são normalmente protegidos por direitos legais são o interesse em ter a 
integridade física preservada e o interesse em não morrer. Contudo, esses 
não são interesses exclusivos de humanos. São compartilhados pelos seres 
sencientes em geral. Assim, dado que o especismo é injustificável (como 
vimos nos capítulos 2, 3 e 4), se há boas razões para proteger com direitos 
legais determinado interesse de humanos, temos exatamente as mesmas 
razões para também proteger com direitos legais o mesmo interesse, caso 
esteja presente em não humanos. 

44   As diferenças e o conflito entre o ambientalismo e a consideração pelos animais serão discutidas no capítulo 7.



126

LUCIANO CARLOS CUNHA

Vejamos agora algo sobre a situação dos animais não humanos dentro 
dos sistemas legais. Existem vários tipos de sistemas legais. Mas, indepen-
dentemente do sistema legal, há uma distinção entre duas categorias fun-
damentais: pessoas e coisas. O conceito de “pessoa” não deve ser entendido 
aqui como sinônimo de “membro da espécie humana”. Por exemplo: há 
entidades não sencientes que são consideradas pessoas no sentido legal, 
como determinados rios. Contudo, os animais não humanos são colocados 
na categoria de coisas: são bens, “itens de propriedade” dos humanos45. Os 
humanos, por outro lado, são colocados na categoria de “pessoas”. Há muitas 
diferenças entre o que implica ser membro de uma ou de outra categoria. 
Mas, para o propósito da presente discussão, uma diferença crucial é a de 
que os itens de propriedade não apenas não podem ter direitos (apenas 
pessoas podem tê-los), como também as pessoas podem ter o direito de 
explorar os seus itens de propriedade. 

Certamente, existem leis que regulamentam a exploração animal. 
Mas isso não quer dizer que elas garantam direitos para os animais não 
humanos. Pelo contrário: tais leis são feitas a partir de uma perspectiva 
que não somente aceita a exploração animal, mas a aprova e a defende. Se 
os animais não humanos tivessem direitos, no mínimo os seus interesses 
básicos teriam de ser protegidos. Por exemplo, a exploração animal teria de 
ser abolida (para garantir direitos negativos como o de não ser torturado, 
não ser morto, não ser escravizado etc.) e teríamos de modificar a situação 
dos animais vítimas de danos naturais (para garantir o direito positivo de 
ter suas necessidades básicas satisfeitas, como veremos no capítulo 8). 

Dados os argumentos apresentados no capítulo 3, a favor da igual 
consideração dos seres sencientes, colocar os seres sencientes não humanos 
na categoria de itens de propriedade é, obviamente, injusto. Diferentemente 
de outros itens de propriedade (como mesas e cadeiras, por exemplo), os seres 
sencientes são passíveis de serem prejudicados e beneficiados. O motivo 
pelo qual faz sentido colocar os humanos na categoria jurídica de “pessoas” 
e atribuir-lhes direitos legais é exatamente a necessidade de se proteger os 
interesses dos humanos, dada a possibilidade de serem prejudicados caso não 
tenham tais interesses protegidos. Mas, se a razão para se atribuir direitos 
legais a humanos é essa, então temos exatamente a mesma razão para atri-
buir direitos legais a todo e qualquer ser senciente, independentemente de 
espécie, uma vez que podem ser prejudicados na ausência de tal proteção.

45   Para uma análise detalhada do status legal dos animais não humanos, ver Francione (1995).



127

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Por vezes, é objetado que não faz sentido conceder direitos legais 
a animais não humanos porque eles não entendem a noção de direitos e, 
então, não são capazes de reivindicá-los nem de respeitar os direitos dos 
outros. Ora, mas as leis frequentemente protegem com direitos os humanos 
incapazes de entender a noção de direitos (como bebês, crianças pequenas, 
portadores de certas doenças mentais ou vítimas de certos acidentes que 
afetam a constituição mental). A confusão presente em tal objeção parece ser 
quanto ao entendimento do que significa a afirmação “para todo direito, há 
um dever correspondente”. Tal afirmação faz sentido se quer dizer o seguinte: 
“se o indivíduo A tem o direito à integridade física, os outros agentes têm um 
dever correspondente de respeitar a sua integridade física”. Por outro lado, 
a afirmação não parece fazer sentido caso ela queira dizer: “se o indivíduo 
A tem um direito a integridade física, o próprio indivíduo A necessariamente 
tem um dever correspondente de respeitar a integridade física dos outros”. 
Como atesta o exemplo das crianças pequenas, o indivíduo A pode ser incapaz 
mentalmente de reconhecer deveres. Isso não parece ser uma boa razão para 
não se proteger os seus interesses básicos com direitos legais. Mas, se isso é 
assim, não faz sentido defender que os animais não humanos não deveriam 
ter direitos porque não são capazes de entender a noção de direitos.

Direitos legais, direitos morais, deontologia e consequencialismo

Dois equívocos comuns em relação à atribuição de direitos legais 
para os animais não humanos são as crenças de que: 1) para alguém aceitar 
a atribuição de direitos legais, tem de aceitar a existência de direitos morais 
e; 2) para alguém aceitar a existência de direitos morais, tem de adotar 
uma visão deontológica da ética. A conclusão de quem mantém ambas as 
crenças normalmente é a de que apenas deontologistas poderiam aceitar a 
atribuição de direitos legais. Contudo, ambas as crenças são falsas. Come-
cemos pela segunda.

Como vimos, as teorias deontológicas da ética se caracterizam por 
afirmarem que a ação correta nem sempre coincide com aquela que tem as 
melhores consequências, dentre as opções disponíveis. No entendimento 
deontológico dos direitos morais, esses seriam proteções a certos interesses 
que não deveriam ser violadas, mesmo que as consequências de respeitar tais 
direitos sejam piores do que as que teriam lugar caso eles fossem violados. 
Algumas pessoas acreditam que quem adota uma visão consequencialista 
da ética (isto é, a visão que afirma que a ação correta sempre coincide com 



128

LUCIANO CARLOS CUNHA

a que tem as melhores consequências) não poderia aceitar respeitar direitos 
morais. Contudo, isso é falso46. Apesar de a maioria das teorias de direitos 
morais ser deontológica, há pelo menos duas maneiras a partir das quais uma 
teoria consequencialista poderia defender o respeito por direitos morais.

A primeira maneira é a teoria consequencialista em questão não con-
siderar o respeito por direitos morais como algo bom em si, mas prescrever 
o respeito por direitos morais devido a isso conduzir a outras coisas que 
considera boas em si (como, por exemplo, diminuir a desigualdade, diminuir 
o sofrimento, priorizar quem está na pior situação etc.). A segunda maneira 
é a teoria consequencialista em questão reconhecer o próprio respeito a 
direitos morais como algo bom em si. A diferença em relação às teorias 
deontológicas de direitos morais é que essas teorias consequencialistas de 
direitos morais buscariam maximizar a quantidade de direitos respeitados. 
Vejamos dois exemplos para ilustrar a diferença.

Suponhamos que tenho de escolher: 1) ou violo um direito moral de 
um indivíduo e garanto que o mesmo direito moral de outros mil indiví-
duos será respeitado por todos; 2) ou respeito o direito moral do indivíduo 
em questão, mas isso implica que o mesmo direito moral de outros mil 
indivíduos será violado por terceiros. Deontologistas que reivindicam a 
regra de não desrespeitar direitos morais diriam que a opção correta é a 2. 
Consequencialistas que buscam maximizar o respeito por direitos morais 
diriam que a opção correta é a 1. 

Vejamos um segundo exemplo. Suponhamos que tenho de escolher: 3) 
ou violo um direito moral de um indivíduo agora e assim garanto o respeito 
pelo mesmo direito moral de mil outros indivíduos em longo prazo; 4) ou 
respeito o direito moral do indivíduo em questão agora e amanhã eu mesmo 
terei de violar exatamente o mesmo direito moral de outros mil indivíduos. 
Novamente, deontologistas prescreveriam a opção 4; consequencialistas que 
buscam maximizar o respeito por direitos morais prescreveriam a opção 3. 

Como deve estar claro pelos exemplos, a diferença entre essas visões 
não é que uma rejeita e outra aceita a noção de direitos morais, mas, sim, 
que uma defende maximizar o respeito pelos direitos morais, e a outra dá 
um peso maior ao que o próprio agente tem de decidir (em comparação à 
influência que tal escolha terá em terceiros) e ao momento presente (em 
comparação a decisões futuras do próprio agente). Portanto, é falso que 
apenas deontologistas podem aceitar direitos morais.

46   Para mais detalhes sobre como a noção de direitos pode ser incorporada no consequencialismo, ver Pettit (1988).



129

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Também é falso que apenas quem aceita a noção de direitos morais 
tem razões para aceitar e reivindicar direitos legais. Como direitos legais 
protegem interesses, contribuem para alcançar não somente o respeito a 
direitos morais. Por exemplo, a atribuição de direitos legais pode contribuir 
para que os beneficiários de tal direito consigam se encontrar em uma situa-
ção melhor. E, se esses beneficiários são seres que geralmente se encontram 
na pior situação (como é o caso dos animais não humanos), atribuir-lhes 
direitos legais muito provavelmente também conduz a uma diminuição da 
desigualdade. Assim sendo, aquelas pessoas que estão preocupadas com 
o bem-estar dos indivíduos e que estão preocupadas em diminuir a desi-
gualdade têm razões para aceitar e reivindicar direitos legais para os seres 
sencientes em geral, mesmo que não aceitem a existência de direitos morais. 

Dado o que discutimos acima, temos fortes razões para manter que 
a atribuição de direitos legais para os seres sencientes (independentemente 
de espécie) segue-se da aceitação de sua consideração moral plena. E isso 
é independente de se aceitamos ou não a ideia de direitos morais, e de que 
corrente normativa seguimos.

6. A questão da importância da situação dos animais, frente a 
outras questões

Uma vez que rejeitamos o especismo e outras formas de discriminação 
(racismo,  sexismo, inteligentismo, tamanhismo etc.) reconhecemos que 
o bem de cada ser senciente afetado deveria ter o mesmo peso em nossas 
deliberações. Contudo, inevitavelmente, na imensa maioria de nossas 
decisões práticas, não conseguiremos evitar de prejudicar e nem beneficiar 
todos os seres sencientes afetados. Assim, é importante estabelecermos 
critérios de prioridade. Vejamos o que isso implica na questão sobre qual a 
importância em se modificar a situação dos animais não humanos, frente 
a outras questões importantes.

Infelizmente, cada um de nós possui tempo e recursos limitados, e 
é impossível apoiar ao mesmo tempo todas as causas justas que existem. 
Desse modo, é importante estabelecermos critérios de prioridade para 
escolhermos o quanto deveríamos investir em cada problema. Dada a pre-
valência do especismo antropocêntrico e da visão ambientalista (que será 
discutida no capítulo 7), os problemas que afetam humanos e  os problemas 
que afetam entidades não sencientes como espécies e ecossistemas recebem 
normalmente uma atenção muitíssimo maior do que a situação dos animais 



130

LUCIANO CARLOS CUNHA

não humanos. Contudo, se devemos uma consideração não tendenciosa a 
cada ser senciente afetado por nossas decisões, na hora de escolher uma 
causa, temos de adotar critérios de prioridade que não sejam tendenciosos. 
Por exemplo, poderíamos estabelecer a prioridade com base na quantidade 
de vítimas (quanto maior o número de vítimas, mais importante é um pro-
blema); na gravidade da situação de cada vítima (quanto mais grave, mais 
importante é o problema); na quantidade de bem que conseguiríamos fazer 
investindo nesse ou naquele problema, dados os recursos disponíveis; no 
quão negligenciado é determinado problema importante etc. Esses critérios 
serão discutidos em mais detalhes no capítulo 9.

A questão é que, uma vez que adotamos critérios de prioridade que 
não são tendenciosos, não podemos evitar de concluir que a importância da 
situação da qual padecem os animais não humanos é gigantesca, a ponto de 
ser prioritária. As razões para isso serão detalhadas nos capítulos 8 e 9. Por 
enquanto, é suficiente concluirmos que, se devemos consideração moral 
plena aos seres sencientes, temos de descartar critérios tendenciosos de 
prioridade. Portanto, temos de rejeitar que um problema seja mais impor-
tante porque afeta humanos ou as entidades valorizadas no ambientalismo. 
O próximo capítulo discute em detalhes as diferenças e a oposição entre a 
consideração pelos seres sencientes e o ambientalismo.

7. Conclusão

Neste capítulo, foram apontadas algumas das principais implicações 
práticas que se seguem da consideração moral dos seres sencientes. Como 
o objetivo aqui é apenas apresentar um quadro geral da questão, várias 
outras implicações importantes não foram abordadas. Por exemplo: teria 
de haver mudanças também nos objetivos da política, e teríamos de investir 
na investigação sobre que tipos de seres podem ser sencientes. Contudo, 
os exemplos que abordamos já são suficientes para mostrar que, se os seres 
sencientes devem receber consideração, há coisas em nossa sociedade que 
precisam ser radicalmente mudadas.



131

Capítulo 7

O CONFLITO ENTRE O AMBIENTALISMO 
E A CONSIDERAÇÃO PELOS ANIMAIS

1. O debate sobre a consideração moral do meio ambiente

Muitas pessoas acreditam que a consideração pelos animais e o 
ambientalismo andam de mão dadas. Não é incomum a crença de que a 
consideração pelos animais seja um ideal ambientalista. Por vezes, encon-
tramos até mesmo a crença de que sejam exatamente a mesma coisa. Essa 
visão é equivocada. Como veremos neste capítulo, o ambientalismo e a 
consideração pelos animais não são apenas ideais completamente distintos, 
como estão, muito frequentemente, em oposição. 

Há duas maneiras possíveis de se enxergar o meio ambiente, quanto 
à sua consideração moral: apenas como objeto de consideração indireta, 
ou também como objeto de consideração direta. Na visão antropocêntrica, 
devemos deixar o meio ambiente da maneira que mais beneficie os humanos. 
Na visão centrada na senciência, devemos deixar o meio ambiente da maneira 
que mais beneficie os seres sencientes, independentemente de espécie. Já o 
ambientalismo enxerga determinados aspectos do meio ambiente como objeto 
de consideração moral direta: prescreve mantê-los independentemente de 
isso ser benéfico, indiferente, ou mesmo prejudicial aos seres sencientes 
afetados47. Fica claro, assim, que a consideração pelos seres sencientes e as 
metas do ambientalismo inúmeras vezes conflitarão48. Para entendermos 
esse conflito, antes é importante entendermos exatamente o que o ambien-
talismo propõe (e o que não propõe).
47   Por vezes, usa-se o termo ecologismo para descrever a posição que defende que manter certos aspectos do meio 
ambiente é algo bom em si, enquanto o termo ambientalismo é usado em referência a todas as posições que por 
vezes visam preservar os mesmos aspectos, ainda que por razões indiretas (por exemplo, o bem dos humanos ou 
dos animais não humanos). Utilizarei o termo ambientalismo apenas em referência às posições que enxergam certos 
aspectos do meio ambiente como algo bom em si (isto é, como sinônimo de ecologismo). Exemplos de ambientalismo 
são as visões de Callicott (1990; 1992; 1998; 2000); Eckersley (1992); Hettinger (1994);  Leopold (2000), Næss (1989; 
1999); Rolston (1999); Varner (1991);Warren (2000) e Wenz (1998). Para as visões que enxergam o meio ambiente 
como objeto de consideração moral indireta, utilizarei os termos visão antropocêntrica e visão centrada na senciência. 

48   Para uma análise detalhada desse conflito, ver Dorado (2015a; 2015b).



132

LUCIANO CARLOS CUNHA

2. O que o ambientalismo não é

O ambientalismo (que também é conhecido como ecologismo) não 
é a mesma coisa que ecologia. Aliás, é algo completamente distinto. A 
ecologia é uma ciência descritiva: descreve como se dão as interações nos 
ecossistemas. Já o ambientalismo é uma posição normativa: prescreve quais 
ações devemos conduzir e quais metas devemos buscar. Por exemplo: 
prescreve que devemos ter como meta manter as espécies e os ecos-
sistemas do modo como são naturalmente, buscar a biodiversidade, o 
equilíbrio ecológico etc. É possível utilizar os conhecimentos da ciência 
da ecologia para atingir metas completamente distintas. Por exemplo: 
tais conhecimentos têm sido frequentemente utilizados para realizar 
interesses humanos, mas poderiam ser utilizados para buscar o bem dos 
seres sencientes em geral. 

Em segundo lugar, o ambientalismo não é centrado na consideração 
pelos seres sencientes, nem tem como meta buscar o bem desses seres (por 
exemplo, o bem dos animais não humanos). Essa posição (que defendi no 
capítulo 3) é conhecida como ética centrada na senciência. É possível que 
certa posição ambientalista também dê consideração moral direta aos seres 
sencientes (embora, como veremos no item 6, essa consideração é dada em 
grau menor do que a consideração dada a outro tipo de entidades), mas, o que 
caracteriza tal posição como ambientalista não é esse fato. Pelo contrário: 
o que caracteriza o ambientalismo é a consideração moral direta de entidades 
não sencientes, como veremos no próximo item.

3. Tipos de ambientalismo

O que todas as vertentes do ambientalismo compartilham em comum é 
a consideração moral direta de entidades não sencientes. Elas distinguem-se 
umas das outras pelo tipo de entidade não senciente que defendem con-
siderar diretamente. Quanto a isso, será útil classificá-las em três grandes 
grupos: holismo, naturocentrismo e biocentrismo.

O holismo49 defende considerar totalidades, e não indivíduos. Quais 
totalidades são consideradas é algo que muda em cada variante do holismo. 

49   Exemplos são as visões de Callicott (1990; 1992; 1998; 2000); Eckersley (1992); Hettinger (1994); Leopold 
(2000), Næss (1989; 1999); Rolston (1999); Varner (1991);Warren (2000) e Wenz (1998). Dentre as variantes do 
holismo, estão incluídas a ética da terra (land ethic), defendida por autores como Leopold (2000 [1949]) e Callicott 
(2000) e também a ecologia profunda (deep ecology), defendida, por exemplo, por Næss (1989; 1999).



133

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Por exemplo, Callicott (1980) defende que a preocupação com espécies deve 
ser indireta à preocupação com ecossistemas (os ecossistemas são, para 
Callicott, aquilo que realmente importa). Em outra variação, poderia dar-
-se o inverso: a preocupação com ecossistemas ser indireta à preocupação 
com espécies. Já em uma terceira, ambas as entidades poderiam receber 
consideração moral direta (tendo ou não a mesma importância), e assim por 
diante. Além de ecossistemas e espécies, no holismo por vezes são valori-
zados certos atributos que as totalidades podem ter (como biodiversidade, 
equilíbrio ecológico ou relações ecossistêmicas). Isso não significa que o 
holismo valorize necessariamente todas as ocorrências de uma mesma enti-
dade (por exemplo, todos os ecossistemas). O comum é as posições holistas 
valorizarem, por exemplo, apenas os ecossistemas que apresentam certas 
propriedades (serem raros, serem muito complexos, serem esteticamente 
atraentes etc.).

Já o naturocentrismo50 defende que, para uma entidade ser moralmente 
considerável, isso não depende (ou, não depende somente) das suas carac-
terísticas, mas de resultar de processos naturais. Nessas visões, processos 
naturais são normalmente definidos como todos os processos que não são 
práticas humanas. Uma diferença crucial em relação ao holismo é que, 
para o naturocentrismo, o grau de valor de, digamos, uma espécie ou um 
ecossistema, é inversamente proporcional ao grau de influência humana. 
Há certos ecossistemas que, por possuírem determinadas propriedades 
(serem raros, muito complexos, ou terem paisagens belas), os holistas pres-
creveriam preservar. Naturocentristas não prescreveriam o mesmo, caso 
tais ecossistemas já tivessem sido restaurados (ou, de outra forma, tivessem 
sido “tocados”) por humanos. Existem perspectivas naturocêntricas que 
também valorizam os próprios processos naturais (o que incluiria, por 
exemplo, desastres naturais, erupções vulcânicas, parasitismo, predação 
etc.). Assim, se determinado ecossistema estivesse ameaçado por um risco de 
catástrofe natural, os holistas que valorizassem tal ecossistema manteriam 
que devemos fazer algo para impedir sua destruição. Já naturocentristas que 
valorizam os processos naturais diriam que, nesse caso, teríamos o dever 
de não impedir a destruição.

Por fim, o biocentrismo afirma que os objetos de consideração moral 
não são totalidades, mas cada organismo vivo individualmente (senciente 

50    Exemplos de naturocentrismo são as posições de Elliot (1997) e Katz (1992).



134

LUCIANO CARLOS CUNHA

ou não, independentemente de reino): cada animal, planta, fungo, bactéria, 
vírus, e assim por diante51. 

4. A meta do ambientalismo não é o bem dos seres sencientes

Como vimos, o ambientalismo prescreve preservar certas entidades 
não sencientes não por acreditar que o resultado será melhor para os seres 
sencientes, e, sim, por preocupação com as próprias entidades não sencien-
tes. Segundo o ambientalismo, devemos preservá-las independentemente 
do valor instrumental que possam ter para os seres sencientes (e, mesmo 
quando sua preservação, em vez de sua modificação, for pior para os seres 
sencientes).

O não entendimento do que propõe o ambientalismo tem levado os 
defensores dos animais a apoiarem medidas ambientalistas extremamente 
prejudiciais aos animais, acreditando, equivocadamente, que os animais 
serão beneficiados. 

Existe uma crença comum, completamente equivocada, de que o 
ambientalismo, quando propõe matanças de animais (abordadas no item 
5), o faz com a meta de salvar um maior número de animais, por não 
haver outra opção menos pior. Quando os ambientalistas afirmam que 
situações extremamente negativas surgirão se tais medidas não forem 
tomadas, muitas pessoas pensam que o ambientalismo avalia o quão 
negativa é uma situação a partir do quão ruim ela é para os animais. Como 
vimos, isso não é assim. A perspectiva que avalia as coisas dessa maneira 
é a visão centrada na senciência. O ambientalismo, em vez disso, avalia 
o quão boa ou ruim é uma situação a partir do quanto estão preservadas 
as entidades não sencientes que valoriza, independentemente de se isso 
é bom ou ruim para os animais. 

Já que, por vezes, o ambientalismo prescreve proteger certos ani-
mais (por exemplo, membros de espécies em extinção) isso pode dar a 
entender que sua preocupação é com o bem dos animais, e que defende 

51   Exemplos são as posições de Attfield (1987), Goodpaster (1978), Schweitzer (1962 [1923]) e Taylor (1986). 
Por vezes, nas posições que se apresentam como biocêntricas, o critério da vida biológica é combinado com 
o critério naturocêntrico. Nesses casos, o que é defendido é que os objetos de consideração moral direta são 
apenas os organismos vivos que não foram manejados por humanos. Um exemplo é a posição de Taylor (1986), 
que exclui, por esse motivo, os animais domesticados da consideração moral direta. Ele também defende que, 
quando aquilo que ameaça o bem próprio dos organismos vivos são os próprios processos naturais, temos o 
dever de não fazer nada (1986, p. 177). Dada a definição acima, tal posição não é mais biocêntrica, pois o que é 
visto como mais importante é a veneração pelos processos naturais, e não “estar vivo”.



135

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

a preservação de entidades não sencientes (como espécies, ecossistemas 
e equilíbrio ecológico) por uma preocupação indireta com o bem dos 
animais. Na verdade, trata-se do contrário: na maior parte das variantes 
do ambientalismo, é o bem dos animais que é normalmente visto como 
importando apenas na medida em que for útil para preservar as entidades 
não sencientes que valorizam.

Quando o ambientalismo diz “a espécie importa mais do que o indi-
víduo”, não está a dizer que a maioria dos seres sencientes importa mais do 
que a minoria dos seres sencientes. O centro da preocupação do ambien-
talismo não é com seres sencientes, seja minoria ou maioria. “Espécie”, tal 
como valorizada no ambientalismo, não é a soma de seus membros. É uma 
entidade abstrata, que descreve um grupo de seres com certas caracterís-
ticas em comum. Aliás, quanto menor for a população de uma espécie, 
mais o ambientalismo se esforçará em protegê-la, uma vez que o risco de 
seu desaparecimento é maior. A preocupação do ambientalismo é com as 
espécies em si, enquanto entidades abstratas. E não necessariamente serão 
espécies de animais: é possível que sejam espécies de plantas, fungos, bac-
térias etc. A preocupação em preservar espécies, ecossistemas ou qualquer 
outra entidade não senciente, no ambientalismo, não é indireta à garantia 
do bem dos seres sencientes no total.

O mesmo acontece quando o ambientalismo prescreve matar animais 
para alcançar o equilíbrio ecológico. Não prescreve buscar o equilíbrio 
ecológico por acreditar (equivocadamente52) que, mesmo que em tal busca 
prejudiquemos uma minoria, evitamos um mal maior para a maioria dos 
seres sencientes. Se assim fosse, seria uma posição centrada na senciência, 
e não uma posição ambientalista. O que o ambientalismo valoriza é, ou o 
equilíbrio em si, ou o equilíbrio como instrumentalmente importante para 
a preservação de outras entidades não sencientes (e não para o bem dos seres 
sencientes).

O mesmo vale em relação a ecossistemas. Poderíamos pensar que o 
ambientalismo se preocupa com ecossistemas porque visa proteger os seus 
habitantes. Mas, segundo o ambientalismo, devemos manter os ecossis-
temas de determinada maneira independentemente de isso beneficiar ou 
prejudicar seus habitantes. Isso vale igualmente em relação à preservação 
de espécies. Por exemplo, quando o ambientalismo prescreve preservar 
52   No capítulo 8, nos itens 2 e 16, veremos que uma situação apresentar maior equilíbrio ecológico não implica 
necessariamente que os seres sencientes afetados estejam melhor em geral, em comparação a outra situação na 
qual há menor equilíbrio ecológico.



136

LUCIANO CARLOS CUNHA

certa espécie de planta, não o faz por acreditar que há seres sencientes que 
precisariam da planta. A preocupação é com a espécie em si. Rolston (1999, 
p. 260, 261), por exemplo, defende o assassinato em massa de animais que 
comem plantas raras.

Em resumo, o que o ambientalismo defende é que devemos buscar 
certas metas (biodiversidade, equilíbrio ecológico, preservar espécies, ecos-
sistemas, venerar processos naturais etc.) mesmo que o resultado seja pior 
(mesmo muito pior) para a maioria dos (ou mesmo todos os) seres sencientes 
afetados. Isso vale para todas as vertentes do ambientalismo. Como vimos, 
o holismo defende que os indivíduos não importam, e sim, por exemplo, 
a espécie ou o ecossistema ao qual pertencem. Essa visão defende que os 
animais podem ser feridos ou mortos, desde que a espécie ou o ecossistema 
não sejam extintos. Já o biocentrismo defende que os seres sencientes não 
são mais importantes do que seres vivos não sencientes. Não veem diferença 
entre matar um animal senciente e arrancar um vegetal do solo ou matar 
uma bactéria, por exemplo. Por fim, posições naturocentristas tipicamente 
defendem que devemos venerar os processos naturais, mesmo quando eles 
têm um resultado terrível para os animais não humanos (como desastres 
naturais, a proliferação de doenças, parasitismo, mortes por inanição ou 
sede etc.).  

5. Exemplos de práticas ambientalistas prejudiciais aos animais 
não humanos

Veremos agora três exemplos de reflexos práticos da oposição teórica 
entre o ambientalismo e a consideração pelos seres sencientes.

5.1 A defesa ambientalista da exploração animal 

A exploração animal ecologicamente sustentável é defendida por uma 
parte considerável de ambientalistas. Um exemplo é o caso da pesca. Trata-
-se de uma atividade que causa, além de um gigantesco número de mortes, 
intenso sofrimento. Os animais morrem comumente por descompressão 
(o que faz seus órgãos internos explodirem) ou por asfixia. Alguns são cozi-
dos vivos, e outros são comidos vivos ainda plenamente conscientes53. Os 
ambientalistas protestam contra certas formas de pesca, não por causa do 

53   Para detalhes sobre como os animais sofrem na pesca, ver Ética Animal (2017c). 



137

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

sofrimento causado aos animais, mas por serem contra a “superexploração” 
dos “recursos pesqueiros”. Como o próprio nome sugere, essa visão enxerga 
os animais como meros recursos. 

O mesmo ponto de vista é expresso nas defesas da agricultura orgânica 
em comparação à agricultura convencional. A maior parte das técnicas da 
agricultura orgânica prejudica os seres sencientes. Por exemplo, a técnica do 
“controle biológico” faz com que certos animais matem outros para benefi-
ciar os humanos. Isso pode ser melhor de um ponto de vista ambientalista, 
mas, do ponto de vista dos seres sencientes, não difere do uso de pesticidas: 
os animais sofrem intensamente e depois são mortos. 

Novamente, muitos defensores dos animais, por não terem clareza da 
oposição entre o ambientalismo e o respeito pelos animais, concluem equi-
vocadamente que, porque certas práticas (a pesca sustentável e a agricultura 
orgânica, por exemplo) são melhores de um ponto de vista ambientalista, 
então causam menos sofrimento ou mortes para os animais afetados.

5.2 Experimentação animal para fins ambientalistas

Várias organizações ambientalistas proeminentes pressionam mundial-
mente para que haja mais experimentos em animais para testar o impacto de 
produtos químicos no meio ambiente54. Esses testes não buscam ajudar os 
animais que vivem na natureza, e sim, realizar as metas do ambientalismo 
e os interesses humanos. 

Um exemplo de teste envolve alimentar camundongos e cães à força 
com os produtos químicos. Alguns desses testes são feitos em fêmeas grá-
vidas, visando avaliar os efeitos em suas crias. Além do sofrimento e das 
mortes, os testes resultam por vezes em filhotes deformados. Esses testes 
matam até 2.500 animais a cada rodada55. Outros exemplos incluem bom-
bear a substância diretamente no estômago do animal, e o confinamento 
em câmaras de gás para forçá-los a inalar os produtos químicos (podendo 
causar sangramento genital, convulsões, ataques, paralisia, diarreia, enve-
nenamento e morte56).

54   Exemplos podem ser encontrados em World Wide Fund for Nature (2000) e em Warhurst (2004). Para uma 
crítica e um relato detalhado, ver Ética Animal (2017a).

55   Essas estatísticas podem ser encontradas em Nuffield Council on Bioethics (2005), mais especificamente 
na seção 9.23. 

56   Para uma descrição completa desses procedimentos, ver Nuffield Council on Bioethics (2005), seção 4.52.



138

LUCIANO CARLOS CUNHA

Já existem métodos para realizar esses testes sem usar animais. 
Também já existe bastante informação disponível sobre os efeitos de 
produtos químicos nos ecossistemas. Mesmo assim, várias organizações 
ambientalistas pressionam para que haja mais testes em animais. Por 
exemplo, a WWF (2000) declarou, quanto aos testes da Comissão Euro-
peia sobre os efeitos hormonais de produtos químicos em animais, que 
“está desapontada que a estratégia proposta não vá longe o suficiente 
nesse âmbito”.

5.3 Matança de animais classificados como membros de espécies 
invasoras

Medidas ambientalistas frequentemente buscam preservar uma espécie 
com um conjunto particular de características chacinando os animais que não 
exibem as características desejadas57. Por exemplo, o pato-de-rabo-alçado 
(Oxyura leucocephala) é considerado uma espécie ameaçada no sul da Europa. Seu 
cruzamento com o pato-de-rabo-alçado-americano (Oxyura jamaicensis), não 
nativo da Europa, resultou em patos híbridos. O traço do pato-de-rabo-alçado 
tornou-se menos prevalente nos novos patos híbridos. Intervenções foram 
então realizadas para matar os patos-de-rabo-alçado-americanos e os patos 
híbridos. A prevalência do pato-de-rabo-alçado-americano não coloca 
nenhuma ameaça aos ecossistemas porque a função ecológica de ambas as 
espécies é idêntica. O objetivo da matança foi promover a biodiversidade em 
si mesma sem levar em conta o impacto negativo sobre os seres sencientes.

Esse é um exemplo da matança ambientalista de animais membros 
das chamadas “espécies invasoras” (que são chamadas assim mesmo que a 
maioria delas tenham sido inseridas em tais locais por humanos). Tal forma 
de extermínio é amplamente praticada, a ponto de estar presente em polí-
ticas públicas de muitos países. E também é defendida por proponentes do 
ambientalismo, como Eckersley (1992, p. 46, 47). Um exemplo desse tipo 
de prática é o “Programa de extermínio de membros de espécies invaso-
ras da União Europeia58”. Um exemplo no Brasil é a “Estratégia Nacional 
Sobre Espécies Exóticas Invasoras59”, conduzido pelo Ministério do Meio 

57   Para uma crítica à matança ambientalista de animais, ver Faria (2011; 2012) e Shelton (2004).

58   Ver Council of Europe (2016).

59    Ver o documento da Conabio (2009). No item 13 lê-se que «a erradicação é, frequentemente, a melhor 
medida para tratar da introdução e estabelecimento de espécie exótica invasora”. No item 12 é prescrito que as 
técnicas utilizadas devem ser seguras para os humanos e para o meio ambiente.



139

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Ambiente, mais especificamente pela Comissão Nacional de Biodiversidade, 
da Secretaria de Biodiversidade de Florestas. 

6. Discutindo o conflito entre o ambientalismo e a consideração 
pelos animais

Há muitas variantes do ambientalismo. Mas, para entendermos e 
avaliarmos o conflito com a consideração pelos animais, é importante 
distinguirmos três delas. Vejamos. 

A primeira é a visão que defende que apenas determinadas totali-
dades não sencientes (como ecossistemas, espécies, biocenoses, processos 
naturais, biodiversidade etc.) importam diretamente. Tal visão adota um 
critério holista de consideração moral. Nessa visão, o bem dos seres 
sencientes só importa na medida em que protegê-lo for importante 
para preservar aquelas totalidades não sencientes (da mesma maneira, 
aprovará prejudicá-los, mesmo gravemente, para garantir a preservação 
daquelas totalidades). Essa visão é raramente defendida. O motivo é 
que, como ela defende que apenas totalidades importam diretamente, 
ela exclui todos os indivíduos da consideração moral direta, incluindo os 
humanos. Mantém que o bem dos humanos só importa indiretamente à 
preservação daquelas totalidades. A maior parte das pessoas rejeita essa 
visão. A imensa maioria das pessoas acredita, por exemplo, que o fato de 
uma criança terminar com uma perna decepada se adotarmos determi-
nado curso de ação é uma razão direta para se evitar esse curso de ação 
(e não apenas devido ao risco de ameaçar uma espécie, um ecossistema, 
ou alguma outra totalidade). 

Pelo motivo anteriormente citado, o que é muito mais comum é um 
segundo tipo de variante, que defende que certas totalidades não sencientes 
e também os membros da espécie humana são objeto de consideração moral 
direta, enquanto os animais não humanos são apenas objeto de conside-
ração moral indireta (à manutenção daquelas totalidades ou aos interesses 
humanos). O motivo dessa visão ser injustificável é simples, e foi já detalhado 
no capítulo 3: a razão para dar consideração moral direta aos humanos (a 
possibilidade de o seu bem-estar ser afetado para pior ou melhor) implica 
ao mesmo tempo que qualquer ser senciente, independentemente de espé-
cie, é objeto de consideração moral direta. Portanto, existem fortes razões 
para rejeitarmos tanto as posições que consideram apenas totalidades não 
sencientes, como também as que combinam esse critério com o critério 



140

LUCIANO CARLOS CUNHA

antropocêntrico. Isto é, qualquer variante do ambientalismo, para não ser 
injustificável logo de início, precisa também dar consideração moral direta 
a todos os seres sencientes.

É também muitíssimo comum um terceiro tipo de variante do ambien-
talismo. Nela, importam diretamente certas entidades não sencientes e 
também os seres sencientes (humanos e não humanos). Contudo, essa visão 
constrói uma hierarquia, em termos de estatura moral: o bem dos humanos 
acima das metas ambientalistas, e o bem dos não humanos abaixo. Apesar 
dessa visão apresentar-se como ambientalista, e ser talvez a mais comum, 
a sua preocupação principal é antropocêntrica, uma vez que os humanos 
são colocados no topo da hierarquia, acima das entidades valorizadas no 
ambientalismo. Em tais visões, o critério ambientalista é apenas um critério 
secundário60: é o bem dos humanos, e não a preservação de certas entidades 
não sencientes, a preocupação principal de tais visões. 

Vejamos um exemplo prático. São comuns as reivindicações de que 
os interesses humanos não básicos (recreativos, estéticos e econômicos, 
por exemplo) sejam limitados para garantir as metas do ambientalismo. 
Contudo, não vemos reivindicações de que os interesses humanos básicos 
(como não sofrer e não morrer) sejam sacrificados em prol das metas do 
ambientalismo. Ao mesmo tempo, boa parte das visões que se apresenta 
como ambientalista aprova a chacina de animais não humanos para atingir 
as metas do ambientalismo61. 

Por exemplo, Rolston (1999, p. 260, 261) defende que, se uma planta 
rara estiver ameaçada devido ao “sobrepastoreio” de cervos, ou devido 
a coelhos e cabras precisarem dela como alimento, o correto é matar 
tais animais. Contudo, os ambientalistas não aprovam fazer o mesmo 
com humanos (apesar de os humanos serem provavelmente a maior das 
ameaças às metas do ambientalismo). Outro exemplo, como vimos, é a 
matança de animais membros de espécies classificadas como “invasoras”. 
O ideal por trás de tal matança é manter as espécies “puras” e evitar a 
hibridização (e não uma preocupação com os seres sencientes afetados). 
Se medidas similares fossem defendidas em relação a humanos, seriam 
enormemente repudiadas (por exemplo, se alguém defendesse exterminar 

60   Exemplos são as visões de Callicott (1990, p. 103; 1992, p. 146-147; 2000, p. 211), Leopold (2000, p. 135), 
Næss (1989, p. 167, 170; 1999, p. 148); Varner (1991, p. 177), Warren (2000, p. 228) e Wenz (1998, p. 308).

61   Exemplos são as visões de Callicott (1998), Hettinger (1994, p. 13-14), Rolston (1999, p. 260-61) e Warren 
(2000, p. 228).



141

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

os humanos que pertencem a etnias não nativas de cada local, para evitar 
a miscigenação e manter a pureza das etnias locais). O amplo repúdio de 
tais medidas se humanos fossem as vítimas e a ampla aceitação quando 
os não humanos são as vítimas mostra que tal posição é baseada em espe-
cismo antropocêntrico. 

Como explicado no capítulo 3, as posições especistas são injustificá-
veis não apenas quando negam completamente consideração moral direta 
a membro(s) de certa(s) espécie(s), mas também quando dão importância 
diferenciada a prejuízos/benefícios de níveis similares em membros de 
distintas espécies: se a força das razões para prevenir um dano ou para 
promover um benefício dependem da magnitude dos mesmos, é tenden-
cioso dar um peso menor a danos/benefícios de magnitude similar sobre 
membros de certa(s) espécie(s). 

Portanto, são também especistas as variantes do ambientalismo que 
dão alguma consideração aos seres sencientes não humanos, mas menor 
do que aquela dada a humanos. Igualmente, são especistas as posições que 
dão uma importância diferenciada ao bem dos seres sencientes não huma-
nos, dependendo de se pertencem a uma espécie rara ou abundante, de se 
pertencem ou não à fauna nativa etc. A subordinação do ambientalismo 
ao especismo é digna de nota, pois o ambientalismo é normalmente apre-
sentado como o oposto do antropocentrismo. Mas, como vimos, a imensa 
maioria das posições ambientalistas é, na verdade, uma forma de especismo 
antropocêntrico. 

Dado que o especismo é injustificável, se for correto sacrificar 
interesses básicos de animais não humanos para alcançar as metas do 
ambientalismo, é correto fazer o mesmo com humanos. Se, por outro 
lado, for errado fazer tal coisa com humanos, também é errado fazer 
o mesmo com animais não humanos. Qual das duas opções devemos 
aceitar? A implicação de ter que chacinar humanos em massa parece 
suficiente para uma grande parte das pessoas rejeitar o ambientalismo. 
Contudo, suponhamos que alguém estivesse disposto a aceitar todas as 
implicações do ambientalismo. Por exemplo, Linkola (2009) defende a 
chacina em massa de não humanos e de humanos. O que poderia ser dito 
em resposta? Vejamos:

Há razões para rejeitarmos o ambientalismo mesmo quando defen-
dido de maneira não especista (isto é, quando prejudica igualmente os seres 
sencientes independentemente de espécie, incluindo os humanos). Em 



142

LUCIANO CARLOS CUNHA

primeiro lugar, é já questionável a ideia de que entidades não sencientes 
devam ser objeto de consideração moral direta (pois isso viola o argumento 
da relevância, apresentado no capítulo 3). Em segundo lugar, justamente 
a capacidade que os seres sencientes possuem de serem prejudicados (por 
exemplo, com o sofrimento e com a morte, quando esta impede o desfrute) 
é uma razão para os priorizarmos quando houver conflito entre a realização 
do seu bem e as metas ambientalistas (uma vez que entidades não sencientes, 
cuja preservação é a meta do ambientalismo, não possuem tal capacidade). 
Ou seja, mesmo que as entidades valorizadas no ambientalismo fossem 
moralmente consideráveis, ainda haveria razões para, diante de conflitos, 
priorizar os seres sencientes.

7. Conclusão

Dado o que discutimos, podemos concluir que o ambientalismo e a 
consideração moral pelos seres sencientes: 1) possuem metas completamente 
distintas e; 2) estão frequentemente em oposição. Assim, se o que alguém 
busca é o melhor resultado para os seres sencientes, não deve se guiar pelas 
metas do ambientalismo.

O ambientalismo é amplamente difundido. Isso é refletido na prá-
tica constante da chacina de animais não humanos motivada por ideais 
ambientalistas. Contudo, a imensa maioria dos proponentes do ambien-
talismo jamais aceitaria tais práticas se as vítimas fossem humanas. Assim, 
o ambientalismo na imensa maioria das vezes é especista antropocên-
trico. Uma vez que, como defendido nos capítulos 2, 3 e 4, o especismo é 
injusto, temos exatamente as mesmas razões para rejeitar o ambientalismo 
subordinado ao especismo. Além disso, existem fortes razões, dadas pelo 
argumento da relevância (apresentado no capítulo 3), para rejeitarmos 
o ambientalismo, mesmo se não for combinado com o especismo (por 
exemplo, se fosse defendida também a chacina de humanos para atingir 
as metas do ambientalismo). 

Assim, é um erro pensar que, se uma situação é melhor de um ponto 
de vista ambientalista, necessariamente é melhor para os animais. Parte 
dessa confusão acontece devido ao uso do termo “preservar”. Preservar é 
o oposto de destruir. Assim, quando o ambientalismo fala em preservar, 
muitas pessoas pensam que está a defender a não destruição de algo de que 
os animais precisam. A palavra “preservar” é ambígua, pois algo (no caso, 
o meio ambiente) pode ser preservado (isto é, mantido) em configurações 



143

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

muito distintas. O que o ambientalismo quer dizer com preservar o meio 
ambiente não é mantê-lo da maneira que os animais sejam mais benefi-
ciados. Pelo contrário, como vimos, defende que devemos mantê-lo em 
certas configurações, mesmo que o resultado seja pior para os animais ali 
inseridos. E, dada a prevalência do ambientalismo, é isso o que geralmente 
acontece. Assim, ao contrário do que faz parecer a retórica ambientalista, 
o debate não é sobre “preservar ou destruir o meio ambiente”, e sim, sobre 
em quais configurações ele deveria ser mantido.

Apesar de amplamente difundido, temos razões muito fortes para 
rejeitarmos o ambientalismo e adotarmos, no lugar dele, uma posição que 
dê consideração moral plena a todos os seres sencientes, independentemente 
de espécie. Isso implicaria em metas completamente distintas das que são 
adotadas agora, em relação à moralidade da preservação/transformação do 
meio ambiente (tópico que discutiremos no capítulo 8).





145

Capitulo 8

O PROBLEMA DOS DANOS NATURAIS

1. A proposta de prevenir/minimizar os danos naturais

O foco das pessoas que visam a ajudar os animais tem sido quase que 
exclusivamente os danos que eles padecem em decorrência de atividades 
humanas. Isso é verdade tanto em relação a ativistas quanto em relação às 
pessoas que escrevem academicamente sobre o tema. Quando são abor-
dados os danos que não decorrem de atividades humanas, geralmente o 
foco são os animais que estão sob controle humano. Contudo, nos últimos 
anos, um número crescente de autores62 tem defendido a importância da 
preocupação com os danos que os animais padecem em decorrência de pro-
cessos não antropogênicos63 (que, por motivos de abreviação, chamaremos 
aqui de danos naturais). Em especial (por razões expostas no item 2), tem 
sido enfatizada a importância dos danos naturais sobre os animais que se 
encontram fora do controle humano, em ambientes selvagens (como florestas 
e oceanos, por exemplo) mas também em ambientes urbanos, suburbanos, 
agrícolas e semisselvagens. 

Chamaremos o argumento inicial a favor da proposta de prevenir/
minimizar os danos naturais de argumento da implicação, que defende que 
a consideração moral dos seres sencientes implica prevenir/minimizar os 
danos naturais.

62   Ver por exemplo Bonnardel (1996; 2005); Cowen (2003); Cunha (2011; 2015; 2018); Faria (2011; 2012; 2016); 
Faria e Paez (2015); Fink (2005); Holtug (2007); Horta (2010a; 2010c; 2011); Longueira Moneros (2011); Mannino 
(2015); McMahan (2010a; 2010b; 2015); Mill (1904); Mosquera (2015); Ng (1995); Paez (2015); Pearce (2009; 
2015); Sapontzis (1984; 1987); Shelton (2004); Sözmen (2015); Tomasik (2015; 2016a; 2016b; 2016c; 2016d); 
Torres Aldave (2011; 2015).

63   Discuto em detalhes essa questão em Cunha (2018).



146

LUCIANO CARLOS CUNHA

Argumento da implicação

1.	 Todo e qualquer ser senciente é moralmente considerável de 
maneira direta.

2.	 Considerar alguém de maneira direta significa prevenir/minimizar 
o que lhe prejudica e  promover o que lhe beneficia.;

3.	 Os seres sencientes são prejudicados não apenas por práticas 
humanas, mas também por processos naturais.

4.	 Logo, a consideração moral dos seres sencientes implica prevenir/
minimizar os danos naturais.  

A premissa 1 é fundamentada pelo argumento da relevância, apre-
sentado no capítulo 3. A premissa 2 foi defendida no item 2 do capítulo 3. 
A premissa 3 será defendida mais detalhadamente no item 2 do presente 
capítulo. Se essas premissas forem verdadeiras, segue-se então a conclusão 
de que a consideração moral dos seres sencientes implica em prevenir/
minimizar os danos naturais. Esse é apenas um esboço do argumento inicial. 
A argumentação mais detalhada em defesa da prevenção/minimização dos 
danos naturais será apresentada nos itens 7, 8 e 9. Em especial, o item 9 
apresenta dois argumentos centrais: o argumento da existência das razões e 
o argumento da força das razões. Serão abordadas também diversas objeções 
à proposta de prevenir/minimizar os danos naturais.

Existem várias razões pelas quais tem sido enfatizada nos últimos 
anos a importância do problema dos danos naturais. Também há vários 
motivos pelos quais esse problema tem sido tradicionalmente negligenciado 
por quem busca ajudar os animais. Os itens seguintes discutem esses pontos 
em mais detalhes. 

2. O que acontece aos animais se deixarmos a natureza seguir o seu 
curso?

Um fator chave para o problema dos danos naturais ser altamente 
negligenciado é a crença amplamente difundida de que a principal causa 
de sofrimento e de mortes para os animais que vivem na natureza são as 
práticas humanas, e que, se deixarmos a natureza seguir o seu curso, as vidas 



147

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

dos animais serão minimamente significativas64. Geralmente, as pessoas 
reconhecem que haverá episódios de sofrimento nas vidas dos animais, 
mas pensam que são episódios pontuais em vidas que são, geralmente, 
predominantemente positivas65. 

Contudo, como apontam Faria (2016), Horta (2010a), Ng (1995) e 
Tomasik (2015a), ao contrário do que mantém essa visão romantizada da 
vida na natureza, a maneira como ocorrem os processos naturais resulta 
na predominância do sofrimento extremo e das mortes prematuras nas 
vidas da imensa maioria dos animais na natureza. Especialmente impor-
tante para esse resultado, dentre outros fatores, é o modo como acontece 
a dinâmica populacional. A imensa maioria dos animais se reproduz 
maximizando os filhotes. A taxa de nascimentos é sempre imensamente 
maior do que a taxa de recursos disponíveis. De ninhadas que vão desde 
dezenas até vários milhões, dependendo da espécie, a média de sobre-
viventes em populações estáveis é geralmente de um descendente por 
adulto (HORTA, 2010a, p. 80; NG, 1995, p. 270). Todo o restante nasce 
normalmente apenas para experimentar sofrimento intenso e morrer 
logo em seguida. A quantidade de animais que padece desse destino é tão 
imensa que faz até mesmo a quantidade de animais mortos na exploração 
(que já é uma quantidade gigantesca66) quase desaparecer em comparação 
(TOMASIK, 2019; 2015a, p. 147). E, mesmo os animais que conseguem 
sobreviver à infância têm de enfrentar um ambiente onde predominam 
as doenças, epidemias, escassez, parasitismo, acidentes e conflitos com 
outros animais (FARIA, 2016, p. 59-85). 

Ou seja, a visão idílica da vida na natureza é falsa. Quando pensamos 
em animais na natureza, tendemos a pensar em animais de grande porte 
(que fazem parte da imensa minoria que não se reproduz maximizando os 
filhotes) e adultos (exatamente aquela “imensa minoria dentro da imensa 
minoria” que escapou da morte prematura). Pensamos em animais que não 
são representativos da vida padrão na natureza. Os mamíferos são menos 

64   Outros dois motivos principais para a negligência desse tema são: (1) a ideia de que não temos razões (ou, de 
que temos razões mais fracas) para prevenir/minimizar danos quando estes são naturais (discutida nos itens 7, 8 
e 9) e; (2) a ideia de que as metas ambientalistas são mais importantes do que o bem dos animais (que discutimos 
no capítulo 7 e será discutida nos itens 10, 11, 12 e 13 especificamente em relação aos danos naturais).

65   Exemplos dessa visão são as posições de Bovenkerk et al. (2003, p. 23) e Næss (1991, p. 136).

66   Como vimos, anualmente em nível global são mortos em média algo entre 1 e 3 trilhões de peixes capturados 
no mar, centenas de bilhões de peixes criados em fábricas de peixe, e 60 bilhões de mamíferos e aves (FAO, 2010; 
MOOD; BROOKE, 2010). 



148

LUCIANO CARLOS CUNHA

de 0,0000001% dos animais existentes no planeta e as aves são menos de 
0,00000001% dos animais na natureza67. A visão distorcida que a maioria 
de nós tem em relação aos animais na natureza deve-se, em parte, à forte 
carga emocional que adquirimos a partir de publicações e documentários 
sobre a vida selvagem, que enfatizam animais que não são representativos 
da vida padrão na natureza68. 

Vejamos um exemplo da situação padrão dos animais na natureza. 
Horta (2010a, p. 81-82) oferece como exemplo o caso do bacalhau-do-atlân-
tico (Gadus morhua) no Golfo do Maine. São animais que desenvolvem 
senciência: são capazes de sofrer e desfrutar. Colocam desde alguns milha-
res até muitos milhões de ovos por gestação. O autor assume a estimativa 
conservadora de uma média de 2 milhões de descendentes por progenitor 
(apenas as fêmeas colocam ovos, mas o cálculo é feito em termos da média 
de descendentes por adulto). 

Em 2007, havia 33.700 toneladas de bacalhau-do-atlântico no Golfo 
do Maine. O peso de um bacalhau varia entre 25 e 35 quilos. No exemplo, 
o autor supõe uma média de 33,7 quilos porque se subentende que os baca-
lhaus em questão são adultos (ou seja, que escaparam da morte anterior à 
maturidade sexual). Assim, havia em torno de um milhão de bacalhaus-
-do-atlântico no Golfo do Maine em 2007. Se a média é de 2 milhões de 
descendentes por adulto, temos 2 trilhões de ovos postos. Esse número 
sozinho, que diz respeito somente à uma única reprodução de cada adulto 
(e não, por exemplo, números mensais ou anuais), já se aproxima de 2/3 
do total da produção de animais utilizados na exploração em nível mundial 
anualmente. Além disso, tais números dizem respeito somente a um único 
local, e somente a uma espécie. Se o tamanho da população permanece apro-
ximadamente estável durante algumas gerações, isso indica que apenas em 
média um único descendente por adulto sobrevive até à maturidade sexual 
e substitui o membro da geração anterior. Todo o restante morre antes: 
geralmente ou nasce para ser comido vivo, ou para morrer de inanição. No 
nosso exemplo, tínhamos um milhão de adultos. Com 2 milhões de ovos 
por adulto em média, temos o total de 2 trilhões de ovos postos. Logo em 
seguida, a população volta a um milhão: de 2 trilhões de ovos postos, em 
média, chegaram a se tornar adultos apenas um milhão. Ou seja, a taxa de 
mortalidade anterior à maturidade sexual é de 1.999.999.000.000. Isto é, 
99,99995% não chegam a se tornar adultos. 
67   Ver National Museum of Natural History & Smithsonian Institution (2008). Ver também Tomasik (2012; 2019).

68    Sobre esse ponto, ver Ética Animal (2017d).



149

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

É possível que muitos ovos sejam destruídos antes de formarem seres 
sencientes. Contudo, mesmo que isso acontecesse com 90% dos ovos, ainda 
assim a quantidade de mortes prematuras seria gigantesca. 10% de 2 trilhões 
são 200 bilhões. Esse número, que diz respeito somente a um local, e a uma 
única espécie que vive nesse local, levando em conta apenas uma reprodução 
de cada adulto, já é mais do que três vezes o número de mamíferos e de 
aves mortos anualmente em nível global na exploração. Se, de 200 bilhões, 
sobrevivem um milhão, nascem apenas para sofrer intensamente e morrer 
logo em seguida em torno de 199.999.000.000 (99,9995% dos que nasceram). 
Importante: essa concessão de que 90% dos ovos seriam destruídos antes de 
formarem seres sencientes foi feita apenas para efeito de argumentação, com 
vistas a mostrar que, mesmo assim, o sofrimento e a quantidade de mortes 
prematuras seriam ainda gigantescas. Os números reais do sofrimento e 
das mortes prematuras provavelmente são muito maiores.

A grande maioria das espécies de seres sencientes se reproduz 
maximizando os filhotes. Ou seja, não é apenas que na natureza há também 
animais que nascem apenas para sofrer intensamente a cada segundo de 
suas existências e vivem por muito pouco tempo. O que acontece é que a 
quantidade de animais que padece desse destino é tão gigantesca que, como 
vimos, conta como muito próximo de 100% dos animais que nascem na 
natureza, e esse número tende a ser maximizado pelos processos naturais. 

Além disso, há outras espécies de animais cuja ninhada é gigantes-
camente maior do que a do bacalhau-do-atlântico, citado no exemplo. Por 
exemplo, o peixe-lua (Mola mola) chega a colocar 300 milhões de ovos por 
posta (FROESE; LUNA, 2004). Isso sugere que o sofrimento e a quantidade 
de mortes prematuras são gigantescamente maiores do que imaginamos. A 
imensa maioria dos animais são membros de espécies que se reproduzem 
gerando números enormes de descendentes69. Assim, por incrível que possa 
parecer inicialmente, os processos naturais maximizam o sofrimento e as 
mortes dos animais de maneira muitíssimo mais eficiente do que até mesmo 
a exploração animal como um todo.

Uma parte da visão otimista irrealista sobre as vidas dos animais na 
natureza pode ser explicada pela seguinte crença: “a seleção natural resulta 
na prevalência dos organismos melhor adaptados, portanto, o resultado é 
positivo para os animais”. Há vários equívocos nessa crença. Um deles é 
pensar que “melhor adaptado” em termos evolutivos significa “com melhor 

69   National Museum of Natural History & Smithsonian Institution (2008); Tomasik (2012; 2019).



150

LUCIANO CARLOS CUNHA

nível de bem-estar”. “Adaptação” (fitness), em termos evolutivos, diz respeito 
à probabilidade de os genes serem transmitidos às próximas gerações. Isso 
não necessariamente coincide com o que é bom para os portadores desses 
genes. Outro equívoco é concluir, a partir do fato de certa espécie estar bem 
adaptada (isto é, possuir uma alta probabilidade de não ser extinta), que 
então a maior parte dos seus membros tem boas chances de sobreviver até 
chegar à maturidade sexual (quando passaria adiante os seus genes). Essa 
visão é equivocada porque, para que uma espécie perdure, basta que um 
casal da nova geração sobreviva até à idade adulta, e tenha descendentes. 
Assim, o fato de uma espécie perdurar não nos diz que necessariamente 
a taxa de mortalidade prematura de seus membros é baixa. De fato, como 
vimos, pode ser muitíssimo alta. As espécies que maximizam os filhotes, 
exatamente por isso, têm alta probabilidade de perdurarem. Contudo, nascer 
como membro de uma dessas espécies é ter suas chances de sobrevivência 
drasticamente reduzidas (como vimos, em populações estáveis, a média de 
sobreviventes é de dois por ninhada, isto é, um por progenitor). 

Também não significa que os traços que facilitam a transmissão dos 
genes, e que serão passados às futuras gerações, necessariamente serão 
benéficos para seus portadores. Podem ser indiferentes ou mesmo preju-
diciais. Por exemplo, o traço de se reproduzir maximizando os filhotes é 
muitíssimo eficiente em transmitir os genes. Contudo, como vimos, nascer 
como membro de uma dessas espécies é ter suas chances de sobrevivência 
drasticamente diminuídas. Além disso, outros traços que são passados con-
juntamente com esse podem ser também prejudiciais aos seus portadores. 
Por exemplo: a maior parte das espécies que maximizam os filhotes tem 
como característica o tempo de vida biológico de seus membros ser muito 
curto. Em tais espécies, os que têm vida curta não são somente aqueles 
que morrem antes de atingir a idade adulta, mas também os sobreviventes. 

É também possível um traço ser benéfico para seus portadores, mas 
não ser passado adiante, por não aumentar a probabilidade de seus porta-
dores transmitirem os genes às próximas gerações, ou por aparecer apenas 
em animais com pouca probabilidade de transmitirem os seus genes. Além 
disso, mesmo os traços benéficos para os seus portadores só chegam a pre-
valecer em uma população após incontáveis gerações de outros indivíduos 
que não possuem tal traço morrerem prematuramente. Também é possível 
que um traço benéfico para seus portadores não o seja para outros indivíduos 
afetados por suas ações. Em resumo, na seleção natural, o que é otimizado 
é a transmissão de genes, e não o bem dos indivíduos.



151

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

A visão romantizada das vidas dos animais na natureza é tão difun-
dida que não é incomum a crença de que desastres naturais, extinções de 
espécies e ecossistemas, e mesmo o sofrimento animal extremo, ocorrem 
apenas por causa de atividades humanas. Pensar desse modo é esquecer 
completamente que, na história evolutiva, o aparecimento de humanos é 
muito recente. Erupções vulcânicas, terremotos, maremotos e deslizamen-
tos de terra existem desde muito antes do surgimento da vida em geral. As 
espécies que se reproduzem maximizando os filhotes (e, consequentemente, 
maximizam o sofrimento e as mortes prematuras), bem como doenças, 
escassez, parasitismo, acidentes e conflitos entre animais surgem muito 
antes do aparecimento da espécie humana. Noventa e nove por cento das 
espécies que surgiram no planeta já foram extintas, a imensa maioria antes 
do surgimento da humanidade (RAUP; SEPOSKI, 1984). A visão ingênua 
e romantizada é tão prevalente a ponto de não ser incomum a crença de 
que os processos naturais garantem que, se algo de ruim acontece para os 
animais, é porque isso foi necessário para resultar na situação menos pior 
possível para todos os animais afetados. Como vimos, isso é não entender 
o modo como acontece a seleção natural. Assim, boa parte da negligência 
em relação ao problema dos danos naturais pode ser explicada pela ampla 
presença da crença equivocada de que os animais tipicamente vivem vidas 
minimamente significativas na natureza. Isto é, boa parte das pessoas não 
se preocupa com essa questão porque não faz ideia da quantidade gigan-
tesca de sofrimento extremo e de mortes prematuras que decorrem dos 
processos naturais.

3. Arbitrariedade na hora de se aprovar ou reprovar uma 
intervenção na natureza 

Diante da proposta de prevenir/minimizar os danos naturais, a rea-
ção mais comum é afirmar que tal posição seria arrogante: seria “brincar 
de deus”, por envolver uma intervenção na natureza (entendida aqui como 
uma intervenção no território natural, como florestas e oceanos, e/ou em 
processos naturais, como, por exemplo, fome, doenças e parasitismo). 

Contudo, há inúmeras intervenções desse tipo que são amplamente 
aceitas. Por exemplo, as que visam realizar metas antropocêntricas (agricultura, 
medicina, usar roupas, construir moradias etc.) e as que visam realizar metas 
ambientalistas (por exemplo, preservar espécies ou o equilíbrio ecológico). 
Aliás, a proposta de ajudar os animais vítimas de danos naturais é aceita 



152

LUCIANO CARLOS CUNHA

quando a meta é antropocêntrica ou ambientalista (por exemplo, vaciná-los 
para proteger humanos do contágio, ou para preservar espécies70). Nesses 
casos, não há nenhuma acusação de arrogância. A rejeição de tal proposta 
acontece quase que exclusivamente quando a meta é a preocupação com o 
bem dos próprios animais. 

Assim, a proposta de prevenir os danos naturais parece ser rejeitada 
não por envolver uma intervenção na natureza, como geralmente é apontado, 
mas, por visar beneficiar os animais não humanos. Já que, como vimos no 
nos capítulos 2, 3 e 4, o especismo é injustificável, devemos rejeitar essa 
disparidade de julgamento, pois é tendenciosa.

É claro, poderia ser defendido que deveríamos rejeitar toda e qualquer 
intervenção na natureza, e não somente as que visam ajudar os animais não 
humanos. Segundo essa visão, deveríamos rejeitar também as intervenções 
com metas antropocêntricas (incluindo aquelas necessárias à nossa sobre-
vivência) e ambientalistas, e manter uma regra absoluta contra intervir na 
natureza. O principal problema que essa posição tem de enfrentar é que não 
há nenhum critério de consideração moral que lhe dê base: ela não pode ser 
defendida por uma preocupação com os humanos, nem pelos seres sencien-
tes em geral, e nem pelas entidades valorizadas no ambientalismo, como 
espécies e ecossistemas. Isto é, tal posição teria de defender que intervir na 
natureza é errado em si. Mas, como sabemos disso? Por que não “correto em 
si” ou “certo ou errado de acordo com a meta que visa realizar”? Aqui não 
está disponível para o defensor da não intervenção um apelo às intuições 
amplamente compartilhadas, pois a intuição amplamente compartilhada é a 
oposta: a imensa maioria de nós aceita que pelo menos algumas intervenções 
na natureza estão justificadas. Por exemplo, se consideramos que é correto 
sobrevivermos, temos de reconhecer que é correto intervir na natureza, 
pois para sobrevivermos é necessária uma intervenção massiva na natureza.

Em outras vezes, a proposta de prevenir/minimizar os danos natu-
rais é rejeitada não por envolver uma intervenção na natureza, mas porque 
implicaria em controlar o destino dos animais. Mas, os mesmos argumentos 
anteriores poderiam ser utilizados também contra essa objeção (e contra 
qualquer outra objeção que enxergue certos atos como errados em si). As 
intervenções e formas de controle que são prejudiciais aos animais devem 
ser rejeitadas justamente por serem prejudiciais aos animais. Mas, então, 

70   A vacinação de animais não humanos contra a raiva, por razões antropocêntricas e ambientalistas, é praticada 
há várias décadas. Sobre isso, ver, por exemplo, o trabalho de Blancou et al. (1988).



153

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

isso mostra que o erro de certa prática não está no fato de ela ser uma inter-
venção, ou uma forma de controle, e, sim, devido a serem negativas para os 
animais. Se é assim, não há razão para se rejeitar as mesmas instâncias desses 
atos que são positivas para os animais. Se, por outro lado, for mantido que 
toda intervenção e todo controle são ruins em si, mesmo quando apenas 
beneficiam os animais, podemos novamente perguntar: como sabemos que 
é ruim em si? Por que não “bom em si” ou “bom ou ruim de acordo com as 
consequências”? E assim por diante.

Desse modo, se houver algo de errado com a proposta de ajudar os 
animais vítimas dos danos naturais, não pode ser o fato de envolver uma 
intervenção no território natural e/ou em processos naturais, uma vez que 
não parece possível justificar que tal intervenção seja errada em si. Uma 
posição distinta é manter que a tentativa de ajudar teria consequências 
piores do que não tentar ajudar. Essa posição será discutida no item 17.

4. O problema dos danos naturais e o especismo

Uma maneira de tentar rejeitar a proposta de prevenir/minimizar os 
danos naturais é negar consideração moral direta aos animais não huma-
nos. Contudo, já rejeitamos essa visão no capítulo 3, com o argumento da 
relevância: se as razões para se dar consideração moral direta a alguém 
derivam da possibilidade de esse alguém ser prejudicado e/ou beneficiado 
(como parece óbvio), então todos aqueles passíveis de serem prejudicados 
e/ou beneficiados são moralmente consideráveis de maneira direta, inde-
pendentemente de espécie.

Poderia ser objetado que, apesar de o bem dos animais não humanos 
importar diretamente, importaria em um grau menor do que o bem dos 
humanos. Isso explicaria, no entender da objeção, porque as razões para 
ajudarmos os animais não humanos vítimas de danos naturais são muito 
fracas (e seriam muito fortes se fossem humanos em seu lugar).  Contudo, 
novamente, essa visão também já foi rejeitada no capítulo 3. O argumento 
da igual consideração aponta que acessar de maneira não tendenciosa a força 
das razões para levar em consideração o bem de alguém requer reconhe-
cer que prejuízos de magnitude similar em indivíduos distintos geram 
razões de igual força para prevenirmos/minimizarmos tais prejuízos (e 
que, quanto maior a magnitude do prejuízo, mais fortes são essas razões). 
Ora, se as razões para se considerar alguém derivam da possibilidade de 
esse alguém ser prejudicado e/ou beneficiado (como aponta o argumento 



154

LUCIANO CARLOS CUNHA

da relevância), então, quanto maior a possibilidade de ser prejudicado e/
ou beneficiado, mais fortes são essas razões. Isso implica que, em certas 
situações, ao contrário do que mantém a objeção, teremos razões mais 
fortes para evitar prejudicar (ou para beneficiar) animais não humanos 
em comparação a humanos. 

É tendencioso dar uma consideração menor a prejuízos/benefícios 
similares padecidos por animais não humanos. Como vimos, fazê-lo seria 
uma instância de especismo, uma discriminação análoga ao racismo, que 
consiste em um tratamento desfavorável injusto contra quem não pertence 
a certa(s) espécie(s). Como o argumento da igual consideração mostra, o 
especismo acontece não somente quando membros de certa(s) espécie(s) 
têm o seu bem completamente desconsiderado, mas, também, quando o 
seu bem recebe um peso menor.

Dado o argumento da igual consideração, a importância que devemos 
dar à questão dos danos naturais é a mesma que deveríamos dar se humanos 
estivessem padecendo de danos equivalentes. E, curiosamente, teríamos que 
concluir pela prioridade em ajudar os não humanos mesmo que os humanos 
importassem muitas vezes mais. Vejamos por quê:

Imaginemos que o sofrimento de cada humano importasse não o 
dobro, mas 10 vezes mais do que a mesma quantia de sofrimento (em 
intensidade e duração) de cada não humano. Isso é realmente conceder 
bastante. Como aponta o argumento da igual consideração, não parece 
haver justificativa para pensar que o sofrimento equivalente dos huma-
nos importe mais. Mas, suponhamos que importasse 10 vezes mais. Isso 
implicaria que, para investirmos uma quantia em ajudar não humanos 
equivalente àquela que investiríamos em ajudar humanos, teria de haver 
10 vezes mais animais não humanos em uma situação igualmente ruim. 
Suponhamos que a quantidade anual de animais não humanos em situação 
de sofrimento extremo fosse muitíssimo menor do que é: “apenas” um 
trilhão. Suponhamos também que a quantidade anual de humanos em 
uma situação de sofrimento equivalente (àquele padecido pelos animais 
não humanos) fosse muito maior do que é  (digamos, perto do total da 
população humana: 7 bilhões). Ainda assim, a quantidade de animais não 
humanos em uma situação de sofrimento equivalente seria 142 vezes maior. 
Mesmo em tal cenário, e mesmo que o sofrimento humano importasse 
dez vezes mais, teríamos ainda que investir 14,2 vezes mais recursos em 
ajudar os não humanos. Se levarmos em conta, em vez disso, os números 



155

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

reais, a proporção é astronomicamente maior. Estima-se que a população 
mundial de humanos gire em torno de 7,7 bilhões, e que a quantidade total 
de animais sencientes seja de 1019 (isto é, 10 quintilhões71). Isso significa 
que, para cada humano, existem em torno de 1,3 bilhão de animais não 
humanos sencientes.

Como vimos no item 2, a imensa maioria desses animais nasce para 
uma vida onde predomina largamente o sofrimento intenso. Para se negar 
a prioridade de ajudar os animais não humanos, teria de ser dito que o 
sofrimento de cada humano importa mais do que 1,3 bilhão de vezes o 
sofrimento equivalente de cada não humano, o que é realmente absurdo, 
dado o argumento da igual consideração.

Assim, a objeção que mantém que o problema dos danos naturais 
importa menos porque suas vítimas são não humanas não se sustenta 
porque: 1) não há boas razões para se pensar que o bem dos animais não 
humanos merece uma consideração menor do que o bem de humanos e; 
2) mesmo que o bem dos humanos importasse muitas vezes mais do que 
o bem dos animais não humanos, teríamos ainda razões para priorizar 
melhorar a situação dos não humanos, dada a quantidade gigantesca-
mente maior de não humanos em uma situação de sofrimento extremo. 
Essa conclusão aplica-se não somente ao problema dos danos naturais, 
mas à situação dos animais não humanos como um todo, como veremos 
no capítulo 9. 

5. Objeções centradas na preocupação com o bem dos animais 

No item 4, discutimos uma objeção à proposta de prevenir/minimizar 
os danos naturais que não dá grande importância ao bem dos animais não 
humanos. Agora, discutiremos quatro objeções que surgem exatamente da 
preocupação com o bem dos animais.

71   Ver National Museum of Natural History & Smithsonian Institution (2008). Ver também Tomasik (2019) 
e Sabrosky (1953). Poder-se-ia pensar que os invertebrados (a vasta maioria dos animais) não são sencientes e 
que, portanto, não há essa quantidade enorme de sofrimento alegada. A categoria invertebrados compreende 
uma gama vastíssima de animais muito distintos entre si, variando também o grau de evidências de que são 
sencientes. Por exemplo, cefalópodes satisfazem todos os critérios para a senciência (MATHER; ANDERSON, 
2007). Também existem fortes razões para se acreditar que artrópodes (insetos, aracnídeos e crustáceos) também 
são sencientes, dada a sua fisiologia e comportamento (KLEIN; BARRON, 2016; SHERWIN, 2001). Já quanto 
aos bivalves as razões não são tão fortes quanto no caso dos artrópodes (CROOK; WALTERS, 2011). Contudo, 
mesmo que uma pequeníssima porcentagem dos invertebrados fosse senciente, ainda assim seria um número 
gigantesco de indivíduos. Por exemplo, se apenas 1% dos 1019 invertebrados existentes em dado momento fossem 
sencientes (uma estimativa bastante conservadora), ainda seriam 100 quadrilhões de indivíduos. 



156

LUCIANO CARLOS CUNHA

5.1 A acusação de impor valores antropocêntricos e de humanizar 
os animais

Uma objeção frequente à proposta de ajudar os animais na natureza 
é acusá-la de ser antropocêntrica porque são os humanos que ajudarão os 
animais. Nessa objeção, há uma confusão entre os termos antropocêntrico e 
antropogênico. Uma ação é antropocêntrica se desfavorece injustificadamente 
quem não é humano. Uma ação é antropogênica se é feita por humanos, 
mesmo que beneficie os não humanos. Já que a proposta em questão visa 
beneficiar os animais não humanos, a acusação de antropocentrismo não 
cabe. Trata-se, de fato, de uma proposta antropogênica, mas isso não a torna 
necessariamente injustificada: todas as decisões humanas são antropogêni-
cas. Se o fato de uma proposta vir de humanos necessariamente a tornasse 
errada, teríamos de rejeitar igualmente a proposta contrária a ajudar os 
animais na natureza. Se, seja lá o que decidamos, seremos antropogênicos, 
então a acusação de se estar a ser antropogênico é nula: não indica nada 
sobre se uma decisão tem ou não justificativa. 

Outra objeção similar acusa a proposta de ajudar os animais vítimas 
de danos naturais de “impor valores humanos” ou de, pelo menos, huma-
nizar os animais por pensar que eles compartilham de interesses exclusivos 
de humanos72. Já que o objetivo da proposta de ajudar os animais vítimas 
de danos naturais é evitar o seu sofrimento, a objeção em questão só faria 
sentido se evitar sofrimento fosse um interesse exclusivo de humanos. Con-
tudo, obviamente que esse não é o caso. Todo ser senciente tem interesse 
em evitar experiências negativas simplesmente porque elas são negativas. 
Humanos têm interesse em evitar seu próprio sofrimento não porque são 
humanos, mas porque são capazes de experimentar sofrimento (isto é, são 
sencientes) e, como todos os outros seres sencientes, o experimentam como 
negativo. Assim, é falso que evitar sofrimento seja um interesse exclusivo 
de humanos.

Em contrapartida, muitas pessoas se opõem à proposta de prevenir/
minimizar os danos naturais por manterem que o que importa são metas 
ambientalistas, como preservar espécies em extinção, a biodiversidade, ou 
manter os ecossistemas da forma que são naturalmente. Não há animais não 
humanos que afirmam que o seu bem-estar não importa, ou que importa 
menos do que as metas ambientalistas. É possível que, com o seu compor-

72   Essa objeção é levantada por Kirkwood e Sainsbury (1996, p. 239).



157

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

tamento, os animais produzam resultados que favoreçam as metas ambien-
talistas (por exemplo, a perpetuação das espécies). Contudo, isso não indica 
que compartilhem dos ideais do ambientalismo. A explicação mais óbvia 
é que, motivados pelo prazer, acabam se reproduzindo. Assim, as pessoas 
que defendem que os valores do ambientalismo são mais importantes do 
que o bem dos animais não humanos é que são culpadas de impor valores 
para os animais não humanos que não são compartilhados pelos mesmos.

5.2 A objeção centrada na liberdade

Outra objeção reconhece que os animais não humanos têm interesse 
em não sofrer, mas argumenta que, para os animais, o mais importante é 
estarem livres, longe do controle humano, mesmo que com mais sofrimento. 
Há no mínimo dois problemas graves com essa objeção. 

O primeiro, é ela assumir que a proposta de ajudar os animais na natu-
reza visaria diminuir a liberdade dos animais. Pelo contrário: ela removeria 
os obstáculos naturais que impedem que os animais exerçam sua liberdade. 
Como vimos no item 2, uma causa principal dos danos naturais é a maximi-
zação das reproduções, que resulta na maximização das mortes prematuras. 
Dentre outras causas, podemos citar escassez, parasitismo e as doenças. Assim, 
muito provavelmente, a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais 
focaria em esterilizações, tratamentos de doenças, vacinações etc. A objeção 
em questão parece surgir de visões caricatas da proposta de prevenir/mini-
mizar os danos naturais (por exemplo, a ideia equivocada de que tal proposta 
envolveria cercar cada animal na natureza para protegê-los).

O segundo problema é que é falsa a afirmação de que a liberdade é o 
interesse mais importante dos animais. Os animais não humanos não parecem 
valorizar a liberdade em si. Mesmo entre os humanos, normalmente valori-
zamos a liberdade por algum motivo. Geralmente, é porque ela permite que 
satisfaçamos outros interesses que possuímos (por exemplo, correr, sentir 
prazer, nos alimentarmos, interagirmos com outros indivíduos, evitarmos 
sofrimento etc.). Isto é, a liberdade é normalmente vista como possuindo 
valor meramente instrumental, e, não, valor em si73. E algo que possui valor 

73   Poderia ser objetado que animais não humanos valorizam a liberdade em si justamente por não terem a 
capacidade de refletir sobre que outros interesses seus a liberdade ajudaria realizar. Contudo, se esse for o caso, 
dificilmente isso poderia ser uma boa razão para se pensar que a liberdade realmente possui valor em si, uma 
vez que a objeção mantém que ela é vista como possuindo valor em si somente se alguém não tem capacidade 
de enxergar que outras coisas boas ela poderia ajudar a realizar.



158

LUCIANO CARLOS CUNHA

meramente instrumental não pode ter maior valor do que aquilo que possui 
valor em si que ela geralmente ajuda a atingir. 

Agora, suponhamos que houvesse alguém que enxergasse a liberdade 
como possuindo valor em si. Disso não se segue necessariamente que a 
liberdade seja o seu interesse mais importante. Por exemplo, imaginemos 
que temos de escolher: 1) ou não podermos sair da nossa cidade, mas ter-
mos tudo aquilo que desejarmos e estarmos muito felizes ou; 2) podermos 
ir para qualquer lugar, mas o universo se tornou um grande deserto e 
nosso sofrimento está a ser maximizado. Se é que haveria algum humano 
que escolheria a segunda opção, não parece que haveria algum animal não 
humano que o fizesse, tendo consciência do que está em jogo. Isso sugere 
que a liberdade não é o interesse mais importante dos animais não humanos 
(e, provavelmente, nem dos humanos). O que é mais importante para eles 
é terem o máximo de experiências positivas e o mínimo de experiências 
negativas.

Algo que contribui para muitas pessoas pensarem que a liberdade é 
o interesse mais importante dos animais não humanos é o fato de que ten-
demos a comparar casos nos quais um animal possui menos liberdade e mais 
sofrimento, com outro no qual possui mais liberdade e menos sofrimento. Mas, 
o que alguém teria de apresentar para defender a objeção em questão é o 
contrário: um caso em que haveria maior liberdade e também maior sofrimento, 
que fosse preferido pelos animais não humanos. Contudo, não parecem 
existir casos desse tipo. Por exemplo, imaginemos que um animal está preso 
e sofre muito, e que morrerá em dois dias se não for solto. Infelizmente, se 
o libertarmos, ele terá um sofrimento duas vezes mais intenso por quatro 
dias (imaginemos que ele contrairia uma doença e morreria lentamente). 
Não parece que haveria algum animal que, tendo ciência de todos os fatos 
relevantes, preferiria a segunda opção. Mas, se o seu maior interesse fosse 
na liberdade, é o que prefeririam. Assim, esse exemplo parece mostrar que 
é falso que o seu maior interesse seja na liberdade.

É importante ressaltar que isso não é uma defesa de que está justificada 
alguma forma de exploração animal. O que se está a apontar é apenas que 
a proposta de prevenir os danos naturais não pode ser rejeitada alegan-
do-se que ela não leva em conta o que é mais importante para os animais, 
pois isso é falso. O seu objetivo é reduzir o sofrimento (e isso aumentaria 
a liberdade) e aumentar as experiências positivas, algo que é do interesse 
de todo ser senciente.



159

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

5.3 A acusação de paternalismo

Regan (2004, p. XXXVI-XXXVIII) defende que ajudar os animais vítimas 
de danos naturais deveria ser rejeitado por ser paternalista. O autor (2004, p. 
103-109) define paternalismo como uma ação que visa o benefício do afetado, 
mas é contra o que ele prefere. Um exemplo seria quando uma criança quer 
dirigir um automóvel e a impedimos, com o objetivo de protegê-la. Daí o 
nome paternalismo, pois refere-se à ação dos pais. Assim, ajudar os animais 
na natureza seria paternalista somente se eles preferissem não ser ajudados. 
Mas é absurdo supor que os animais têm preferência por não serem ajudados 
em situações de inanição, parasitismo, doenças, fraturas, acidentes, desastres 
naturais etc. Existem casos em que os animais fogem das tentativas de prestar-
-lhes ajuda. Mas isso não mostra que preferem não ser ajudados. É provável 
que fujam por não entenderem que se está ali para ajudar. 

Suponhamos, contudo, que ajudar os animais fosse paternalista. A 
objeção parte do pressuposto de que toda ação paternalista é errada. Mas, 
se fosse assim, a única forma adequada de educar crianças seria fazer tudo 
o que elas quisessem. E parece óbvio que é justificável o paternalismo no 
caso de uma criança que tem uma doença letal, mas felizmente muito fácil 
de tratar, e ela se recusa a tomar o medicamento. Assim, mesmo que hou-
vesse algum animal não humano que preferisse ficar em uma situação na 
qual teria o seu sofrimento aumentado, muito provavelmente não estaria 
ele em uma posição epistêmica favorável a enxergar o que é melhor para 
o seu bem-estar. Portanto, mesmo que ajudá-lo fosse paternalista, seria o 
tipo de paternalismo justificado.

5.4 A acusação de criar dependência

Por fim, outra objeção afirma que ajudar os animais criaria neles 
uma dependência dos cuidados humanos, e retiraria deles a habilidade de 
sobreviver. Essa objeção não poderia se aplicar à maior parte da proposta 
de prevenir/minimizar os danos naturais. Por exemplo, não se aplica a 
nenhuma proposta cuja meta fosse prevenir nascimentos, como a esteri-
lização. Mas, mesmo nos casos de ajudar animais já nascidos (fornecendo 
comida, água, medicamentos, vacinas, tratamentos etc.) a presente objeção 
não teria sucesso. A objeção pressupõe que ajudar alguém necessariamente 
lhe retira a habilidade de sobreviver. Esse não é o caso. É muito difícil 
imaginar como é possível que vacinar um animal ou tratá-lo contra uma 



160

LUCIANO CARLOS CUNHA

doença ou fratura retiraria dele a habilidade de sobreviver. O mesmo vale 
para o fornecimento de comida ou água. Imaginemos que alguns pássaros 
adultos, acostumados desde pequenos a buscarem o seu alimento, se encon-
tram agora em condições de escassez. Alguém, percebendo tal condição, 
fornece-lhes constantemente comida. Não há motivo para supor que tais 
animais perderiam a habilidade que já adquiriram, pois, ajudar-lhes não 
faria com que perdessem a memória. Não ajudar, nesse caso de escassez, é 
que resultaria nos animais em questão não poderem mais exercer sua habi-
lidade de buscar alimento, dado que morreriam de inanição. E, se ajudar os 
animais criasse neles uma dependência dos cuidados humanos, faria sentido 
manter que de um ponto de vista antropocêntrico, é melhor não ajudar (pois 
criaria um trabalho extra para os humanos que não existiria se os animais 
fossem deixados para morrer), mas não faria sentido dizer que não ajudar 
é melhor do ponto de vista dos animais afetados.

6. Duração do sofrimento, dano da morte e a questão dos danos naturais

Como vimos no item 2, a imensa maioria dos animais que nasce na 
natureza morre muito prematuramente devido à própria maneira como 
ocorrem os processos naturais. Muitos morrem, de fato, pouco após o 
nascimento. Se a morte de quase a totalidade dos animais que nascem na 
natureza é extremamente prematura, então eles experimentam pouco tempo 
de sofrimento desde o nascimento até a morte. Poderia então ser objetado 
que, mesmo que suas vidas contenham quase que exclusivamente sofrimento 
extremo do início ao fim, e mesmo que a quantidade de animais que passe 
por essa situação tenda a ser maximizada pelos processos naturais, tais danos 
não seriam significativos porque representam pouco tempo de sofrimento 
por indivíduo. Vejamos algumas respostas a essa objeção.

Uma maneira de responder é defender, como detalhado no capítulo 
5, que os animais são prejudicados com a morte independentemente do 
sofrimento. Se alguém é beneficiado por ter experiências positivas, então, 
quando a vida que o esperaria teria uma predominância tal de experiências 
positivas sobre as negativas, a ponto de que viver tal vida seria melhor do 
que estar morto, esse alguém é prejudicado se morrer. Isso se dá unicamente 
devido à possibilidade não concretizada de se estar em uma situação melhor 
do que aquela na qual se está (comparando-se o morrer com a continuação 
da vida predominantemente positiva).



161

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Isso sugere que todo ser senciente com possibilidade de uma vida 
minimamente significativa pela frente é prejudicado com a morte (inde-
pendentemente do sofrimento), e que todo ser que é trazido para uma 
vida onde predomina largamente o sofrimento é prejudicado por nascer. 
Essa conclusão tem duas implicações importantes no caso dos animais na 
natureza: 1) temos razões diretas para modificar o ambiente em que se 
encontram, para que consigam levar vidas minimamente significativas e; 2) 
temos razões diretas para prevenir que cheguem a existir os seres sencientes 
que levariam vidas predominantemente negativas.

Poderia ser objetado que a vida que aguardaria os animais na natureza 
seria altamente negativa, e, portanto, não seriam prejudicados com a morte, 
pois esta os livraria de tal destino. Contudo, o que essa objeção perde de vista 
é que, se salvamos um animal da morte, prolongamos sua existência, mas, 
ao mesmo tempo, fazemos com que não esteja mais a sofrer por aquilo que 
o estava matando. E, dado que normalmente as coisas que os fazem sofrer 
também os matam, se oferecermos tratamento para tais males, prolongamos 
suas vidas, mas também eliminamos fontes de sofrimento para eles, desse 
modo aumentando os seus níveis de bem-estar e as chances de suas vidas 
terem saldo positivo. O único caso em que isso não acontece é quando um 
animal está a padecer de um mal que o faz sofrer, mas não causa sua morte 
(mas, esses casos são muito raros). Uma das razões pelas quais o sofrimento 
predomina em alto grau sobre as experiências positivas nas vidas dos ani-
mais na natureza é que a imensa maioria dos animais normalmente morre 
muito cedo. Se tiverem vidas mais longas, aumentam as chances de que as 
experiências positivas superem o sofrimento em suas vidas.

Poderia ser objetado que os animais não humanos são pouco pre-
judicados com a morte devido a terem menores capacidades cognitivas. 
Discutimos em detalhes essa posição no capítulo 5 e a rejeitamos. Reca-
pitulemos o argumento principal. Se a morte é um dano porque impede o 
desfrute de experiências positivas, a magnitude do dano da morte precisa 
ser medida com base no quanto alguém teria ainda para desfrutar se não 
morresse, e no quanto desfrutou até agora (“desfrute” sendo aqui medido 
em termos da relação entre tempo e qualidade de vida). Mesmo que possam 
existir outros fatores relevantes para se determinar a magnitude do dano 
da morte, certamente esse fator é crucial. Assim, em muitos casos, é pos-
sível que certo animal não humano seja mais prejudicado ao morrer do 
que certo humano, e que certo ser com menores capacidades cognitivas 
(humano ou não humano) seja mais prejudicado ao morrer do que certo 



162

LUCIANO CARLOS CUNHA

ser com maiores capacidades cognitivas (humano ou não humano). Já que 
a imensa maioria das mortes de não humanos na natureza é extremamente 
prematura, há aí uma razão para considerarmos que são prejudicados com 
a morte em alto grau, tanto pelo pouco que chegam a desfrutar, quanto pelo 
muito que poderiam desfrutar e não ocorre. Ou seja, somadas às razões de 
preocupação com o sofrimento, temos razões adicionais de preocupação 
com o dano da morte, para prevenir/minimizar os danos naturais.

Além disso, mesmo se os animais não humanos não fossem prejudi-
cados com a morte, a importância da questão dos danos naturais ainda seria 
muito grande porque, devido à predominância da estratégia reprodutiva que 
maximiza a quantidade de crias, a quantidade de indivíduos em situação de 
sofrimento extremo é “astronômica”, como vimos no item 2. 

Poderia ser objetado que não faz sentido somar o sofrimento de dis-
tintos indivíduos, uma vez que não há um indivíduo que é a soma de todos 
os outros, que experimentaria o sofrimento somado (tudo o que haveria são 
muitos indivíduos tendo pouco tempo de sofrimento individualmente). Assim, 
concluiria essa objeção, se a meta é reduzir sofrimento, deveríamos focar 
em reduzir sofrimentos de duração maior (como, por exemplo, o caso dos 
animais nas granjas industriais). Vejamos algumas respostas a essa objeção.

Uma primeira resposta é observar que há visões de ética para as quais 
importa a soma total do sofrimento. O utilitarismo negativo, por exemplo, 
incorpora uma teoria do valor na qual o quão ruim é uma situação é determi-
nado pela soma total do desvalor (por exemplo, o sofrimento) experimentado 
pelos distintos indivíduos em tal situação. Também o utilitarismo clássico, 
não negativo, incorpora uma teoria do valor na qual o quão boa ou ruim é 
uma situação é determinado pela soma total do valor (por exemplo, o prazer) 
menos a soma total do desvalor (por exemplo, o sofrimento) experimentado 
pelos distintos indivíduos. Assim, tanto um utilitarista negativo quanto um 
utilitarista clássico têm de considerar extremamente negativa a situação 
dos animais na natureza (o utilitarista negativo, porque a soma total do 
desvalor experimentado é gigantesca; o utilitarista clássico, porque a soma 
total do desvalor experimentado sobrepassa em muito a soma total do valor 
experimentado). Além disso, a meta de priorizar a eliminação do sofrimento 
é central para várias outras visões de ética (por exemplo, o igualitarismo e 
o prioritarismo defendem que, quanto pior alguém estiver, mais fortes as 
razões para tentarmos melhorar sua condição). Essas visões de ética podem 
muito facilmente incorporar também uma preocupação com a redução da 



163

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

soma total do sofrimento, mesmo que, em determinadas situações, deem 
importância maior a outros parâmetros (como, por exemplo, como esse 
sofrimento está distribuído entre os indivíduos). 

Uma segunda resposta é apontar que mesmo quem rejeita a impor-
tância da soma total do sofrimento não necessariamente tem de considerar 
pouco ruim a situação dos animais na natureza. Por exemplo, poderia reco-
nhecer que o fato de haver um número gigantesco de indivíduos sofrendo 
é um fator que contribui para tornar tal situação muito ruim (talvez pior 
do que seria se houvesse um número muito menor de indivíduos sofrendo 
por um período de tempo levemente maior). Ou, em vez de avaliar o quão 
ruim é a vida de alguém somente em termos da quantidade de sofrimento 
experimentado, poder-se-ia computar também em termos do quanto esse 
sofrimento representa no total das experiências que alguém teve durante 
toda a sua vida. E já que uma quantidade gigantesca de animais vem ao 
mundo apenas para experimentar sofrimento intenso e morrer logo em 
seguida, mesmo que esse sofrimento seja de curta duração, ele representa 
quase 100% (ou mesmo 100%) das experiências desses indivíduos ao longo da 
vida. Levando isso em conta, faz todo sentido dizer que alguém que nasceu 
apenas para experimentar, por exemplo, um mês de sofrimento e morreu logo 
em seguida foi mais desafortunado do que alguém que experimentou dois 
meses de sofrimento, mas teve em seguida trinta anos de vida satisfatória.

Uma terceira resposta envolve lembrar que, como mostrado antes, há 
fortes razões para considerarmos que os animais são altamente prejudicados 
com a morte prematura, independentemente do sofrimento na hora da morte. 

Assim, a objeção de que os animais são pouco prejudicados pelos 
processos naturais porque experimentam pouco tempo de sofrimento não 
se sustenta porque: 1) o fato de morrerem prematuramente agrava o dano 
da morte e; 2) o sofrimento experimentado, mesmo que de curta duração, 
normalmente representa uma alta porcentagem de todas as suas experiên-
cias ao longo da vida.

7. O apelo ao natural e o desvalor dos danos naturais

Uma posição comum é a de que aquilo que faz com que não devamos 
prevenir/minimizar os danos naturais padecidos pelos animais na natureza 
é simplesmente o fato de os danos em questão serem naturais (no sentido 
de não terem origem antropogênica, isto é, não serem resultado de práticas 



164

LUCIANO CARLOS CUNHA

humanas). Há várias visões que alguém poderia apelar para tentar sustentar 
que o fato de um dano ser natural faria com que não devêssemos preveni-lo/
minimizá-lo. Uma dessas visões é a de que só temos responsabilidade moral 
por danos que são resultado de práticas humanas (que será discutida no item 
15). Outra é a ideia de que os processos naturais seriam dignos de veneração, 
mesmo quando prejudiciais aos afetados por eles (que será discutida no item 
12). No presente item, discutiremos uma visão específica: a de que não devemos 
prevenir/minimizar danos naturais porque estes seriam, supostamente, neutros 
em termos de valor (isto é, não seriam, nem algo positivo, nem algo negativo).

Por vezes, é dito que não faz sentido classificar danos naturais como 
algo negativo porque a natureza não é um agente moral (isto é, alguém a 
quem possamos responsabilizar). Na base dessa posição está a ideia de que, 
para um resultado ser negativo, é necessário que a origem desse resultado 
seja responsabilizável. Ora, se fosse assim, teríamos de dizer que o fato de 
alguém contrair malária, dengue, febre amarela ou qualquer doença natural 
não são ocorrências negativas. O problema central com essa visão é que ela 
confunde o que é relevante para avaliarmos o quão negativa é uma situação 
(o quão prejudicados são os seres sencientes afetados) com o que é relevante 
para se estabelecer se a origem dessa situação é ou não responsabilizável (a 
capacidade para a agência moral).

Existem coisas que são negativas devido às suas próprias caracterís-
ticas. O sofrimento é o exemplo mais evidente: é o tipo de experiência cuja 
característica principal é ser negativo. O sofrimento é, por definição, um 
estado mental negativo. E, o sofrimento é negativo com total independência 
de se é resultado de práticas humanas ou de processos naturais. Mas, se são as 
próprias características do sofrimento que o tornam negativo, o sofrimento 
natural é negativo, e não neutro em termos de valor. O sofrimento continua 
a ter exatamente as mesmas características, quer surja de práticas humanas, 
quer surja naturalmente. Os processos naturais produzem abundantemente 
coisas que, devido às suas próprias características, são extremamente negativas 
(fome, altas taxas de mortalidade, doenças, sofrimento etc.). É completamente 
arbitrário afirmar que um mesmo resultado é negativo se é produzido por 
humanos e é neutro ou bom se tem origem em processos naturais. Algo ser 
natural não o torna necessariamente neutro ou bom. E, se for neutro ou bom, 
o será por outras razões que não pelo fato de ser natural.  

Muitas vezes, o apelo ao natural é defendido com base na premissa 
de que devemos aceitar o modo como as coisas são e sempre foram: “é 



165

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

assim que natureza é mesmo”. Essa visão pressupõe que o fato de algo ser 
de certa maneira é uma razão para manter esse algo da maneira que já é. 
Essa pressuposição é problemática porque o fato de algo ser de determinada 
maneira, ou de ter sempre acontecido (mesmo que tenha sempre aconte-
cido em decorrência dos processos naturais) não mostra que seja algo bom, 
desejável, ou sequer que seja aceitável. Aliás, se é algo negativo, mostra que 
é lamentável que tenha ocorrido desde sempre. Assim, apontar que algo é e 
sempre foi de certa maneira não é uma boa razão para evitarmos de modi-
ficar esse algo, uma vez que isso não diz nada quanto ao valor desse algo.  

Dado o que foi argumentado, se houver alguma boa razão contra 
prevenir/minimizar os danos naturais, não pode ser a alegação de que tais 
danos são neutros em termos de valor, uma vez que isso é falso.

8. Contraexemplos à relevância moral da origem do dano

A conclusão apontada pelos dados apresentados no item 2 pode 
causar uma surpresa inicial: por mais gigantescos que sejam os números 
da exploração animal, a imensa maioria do sofrimento e das mortes dos 
animais ocorre não por mãos humanas, mas por causas naturais. Há quem 
saiba desse fato e, mesmo assim, insista que o que importa é somente pre-
venir/minimizar os danos antropogênicos. Uma variante mais moderada 
dessa visão é a de que os danos que os animais padecem em decorrência 
dos processos naturais também importam, mas importam menos do que 
danos equivalentes de origem antropogênica.  

Contudo, os seguintes experimentos mentais sugerem que saber se a 
origem do dano é ou não antropogênica é irrelevante, tanto para se deter-
minar a existência das razões para evitá-lo, quanto a força dessas razões:

O caso das granjas industriais naturais 

Animais não humanos são sujeitados a sofrimento extremo constante 
nas granjas industriais. Suponhamos que essas granjas não tivessem sido 
criadas pelos humanos, nem por qualquer outro agente moral: elas simples-
mente apareceram. Imaginemos que elas fossem exatamente iguais ao que 
são no nosso mundo, com exceção de que tivessem surgido naturalmente. 
As razões para minimizar o sofrimento de tais animais e para abolir as 
granjas industriais não parecem diminuir por causa disso, muito menos se 
tornarem inexistentes.



166

LUCIANO CARLOS CUNHA

O caso do plástico natural

No mundo em que vivemos, há várias campanhas contra o descarte 
de objetos plásticos nos oceanos. Essas campanhas são apoiadas tanto por 
ambientalistas (que apontam que, devido a tais objetos causarem a morte 
de animais membros de espécies raras, podem contribuir para a extinção 
de espécies) quanto por defensores dos animais (que costumam apontar 
para o efeito negativo para os animais – sofrimento e morte, por exemplo). 
Agora, imaginemos uma realidade alternativa onde os objetos de plástico 
surgiram naturalmente, sem serem fabricados por humanos, mas com as 
mesmas consequências danosas para os animais na natureza. Contudo, 
imaginemos que, por surgirem naturalmente, a quantidade desses objetos 
nesse mundo fosse imensamente maior, provocando uma quantidade de 
sofrimento e de mortes muitíssimo maior do que em nosso mundo. Será que, 
em tal mundo, as razões para tentar evitar que tais objetos prejudicassem 
os animais seriam inexistentes? Parece exatamente o contrário: dado que 
a quantidade desses objetos seria imensamente maior (e, portanto, o dano 
que causariam também imensamente maior), teríamos razões muito mais 
fortes para tentar evitar o surgimento de objetos de plástico em tal mundo.

O caso da natureza antropogênica 

Suponhamos que um humano perverso tivesse descoberto a maneira 
mais eficiente de maximizar o sofrimento e as mortes no mundo: criar seres 
com um potencial reprodutivo tão gigantesco que ultrapassasse em muito 
os recursos disponíveis, resultando na maximização das mortes prematuras 
por inanição. Uma vez que, devido à ninhada gigantesca, é alta a probabi-
lidade de pelo menos dois deles sobreviverem e se reproduzirem, o ciclo 
de maximização do sofrimento e das mortes prematuras estaria garantido 
indefinidamente. Tal ser maligno percebeu também que, se alguns desses 
seres tivessem a necessidade e o instinto de devorarem outros (geralmente 
ainda vivos), o sofrimento seria maximizado ainda mais eficientemente 
(e mais ainda se tal coisa acontecesse em efeito cadeia). Finalmente, para 
atingir a maximização do sofrimento e das mortes prematuras, faria com 
que tais seres nascessem em um ambiente propício para o acontecimento 
de parasitismo, doenças, acidentes e com uma probabilidade muito remota 
de tratamento ou prevenção dos danos.



167

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Provavelmente veríamos tal plano como resultado de uma mente 
doentia, como algo hediondo que deveríamos impedir (ou, se já tivesse 
sido criado, provavelmente pensaríamos que deveríamos combater tal 
ciclo de maximização do sofrimento). Ou seja: se os processos naturais 
tivessem sido criados por humanos, seriam vistos como pelo menos tão 
ruins quanto (ou, dada a magnitude dos danos, como algo muito pior do 
que) as granjas industriais. Nesse caso, teríamos razões fortíssimas para 
impedir a criação dessa máquina de maximização dos danos simplesmente 
porque os danos que dela resultam são algo negativo (e não porque foram 
criados por alguém). Mas, então, temos exatamente as mesmas razões para 
prevenirmos/minimizarmos os danos que resultam de processos naturais, 
uma vez que não são menos negativos. Para as vítimas, não faz a menor 
diferença a origem do dano: serem prejudicadas é algo ruim. Peguemos o 
exemplo do dano do sofrimento: o quão ruim é o sofrimento depende da 
sua intensidade e duração, não de sua origem. 

Os três experimentos mentais anteriores sugerem que: 1) o que importa 
para saber se devemos promover ou evitar algo é saber se esse algo é posi-
tivo ou negativo, e não se sua origem é ou não natural e; 2) o que importa 
para sabermos o quanto devemos nos empenhar em promover ou evitar 
algo é saber o quão bom ou ruim é esse algo, e, não, se sua origem é ou 
não natural. Essas duas teses podem ser fundamentadas, respectivamente, 
pelo argumento da existência das razões e pelo argumento da força das razões, 
detalhados a seguir.

9. As razões para prevenirmos/minimizarmos os danos naturais

O argumento da existência das razões aponta que aquilo que explica por 
que deveríamos prevenir os danos decorrentes de nossas práticas implica 
ao mesmo tempo que devemos prevenir os danos naturais. Concluímos que 
devemos evitar causar dano com nossas práticas porque antes concluímos 
que danos são algo negativo (do contrário, teríamos dúvida sobre se devemos 
evitar ou promover danos). Se é o teor negativo dos danos aquilo que gera 
primariamente razões para que os evitemos com nossas práticas, então temos 
iguais razões para evitarmos danos naturais (uma vez que continuam sendo 
negativos). Danos são negativos devido às suas características intrínsecas, 
que não dependem de sua origem (portanto, danos naturais são negativos, 
e não, neutros em termos de valor, como vimos no item 7). 



168

LUCIANO CARLOS CUNHA

Já o argumento da força das razões aponta que, se é o teor negativo dos 
danos aquilo que gera razões para que os evitemos, então a força dessas 
razões depende da magnitude dos danos (e não de sua origem). Ou seja, 
dados dois danos de igual magnitude, um de origem antropogênica e outro 
de origem natural, tudo o mais sendo igual (por exemplo, possibilidade de 
prevenir ambos em igual medida), temos razões diretas de igual peso para 
evitarmos ambos. E, dados dois danos de magnitude distinta, tudo o mais 
sendo igual, temos razões mais fortes para evitar o dano de maior magnitude. 
Isso implica que, quando o dano de origem natural for de maior magnitude 
(ou, quando houver possibilidade de evitá-lo em maior medida), as razões 
para evitá-lo serão mais fortes.

Se o argumento da existência das razões e o argumento da força das razões 
são sólidos, devemos rejeitar não apenas a visão que defende que não temos 
razões para prevenir/minimizar os danos naturais, mas, também a visão 
que mantém que essas razões existem, mas são mais fracas, em comparação 
a danos antropogênicos equivalentes74.	

Dado que: 1) a magnitude dos danos naturais padecidos pelos animais 
não humanos na natureza é gigantesca (como vimos no item 2) e; 2) há 
possibilidade de os prevenirmos de maneira muito eficiente (como veremos 
no item 16), temos então razões muito fortes para buscarmos prevenir/
minimizar os danos naturais padecidos pelos animais na natureza.

10. O critério do território e o apelo ao natural

Consideremos agora a visão que defende que, devido ao fato de os 
animais em questão serem selvagens, deveríamos ajudá-los apenas quando 
estivessem em território doméstico (e logo em seguida deveríamos devol-
vê-los ao local ao qual pertencem75). Tal visão defende que devemos deixar 

74   Poder-se-ia pensar que, para se aceitar o argumento da existência das razões e o argumento da força das 
razões (e, de modo mais geral, a proposta de prevenir/minimizar danos naturais como um todo), é necessário 
assumir uma visão consequencialista da ética, uma vez que tais argumentos derivam as razões para agir a partir 
de julgamentos sobre valor (isto é, sobre que situações são boas/ruins, melhores/piores). Contudo, é um erro 
pensar que apenas visões consequencialistas da ética derivam razões para agir a partir de julgamentos sobre valor. 
Visões consequencialistas determinarão a força das razões para agir totalmente a partir de considerações sobre 
o grau de valor/desvalor. Mas, como aponta Kagan (1998, p. 59-62), teorias não consequencialistas, apesar de 
incluírem outras considerações que não derivam de avaliações sobre valor, também têm de incluir considerações 
sobre bom/ruim, melhor/pior. Do contrário, teriam de negar que tais avaliações geram razões para agir desse ou 
daquele modo, o que parece claramente implausível, uma vez que uma das principais funções dos julgamentos 
sobre bom/ruim, melhor/pior é orientar as decisões práticas.

75   Como defendido em Bovenkerk et al. (2003, p. 23) e também em Kirwood e Sainsbury (1996, p. 241).



169

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

a natureza seguir o seu curso no território natural, mesmo que isso resulte 
no pior para os animais ali inseridos, e que deveríamos buscar apenas o bem 
dos que pertencem ao (ou se encontram momentaneamente no) território 
doméstico. Ou seja, trata-se de uma visão centrada no critério do território. 
No presente item, discutiremos a principal defesa do critério do território 
e o principal argumento para rejeitar tal critério. A discussão sobre outras 
possíveis formas de defesa do critério do território pode ser encontrada 
nos itens 12 e 13. 

O critério do território é comumente defendido com um apelo a um 
respeito pela natureza de cada ser. Segundo essa visão, a natureza dos mem-
bros do território doméstico requer o recebimento de ajuda, pois a mesma é 
realizada em uma vida longa, com felicidade e bem-estar. Já a natureza dos 
membros do território natural, por ser uma natureza selvagem, é realizada 
se forem deixados à mercê dos processos naturais danosos. Um primeiro 
problema com esse argumento é que ele escolhe de maneira tendenciosa o 
que conta como a natureza de cada tipo de indivíduo. Por que não afirmar 
que a natureza dos animais selvagens é uma natureza senciente (como a 
nossa), orientada em buscar o prazer e evitar o sofrimento? Por que não 
afirmar que a nossa natureza vulnerável a doenças é realizada quando não 
nos medicamos por meio de artifícios criados por nós? Além disso, podemos 
questionar: “por que respeitar a natureza de cada indivíduo?”. Vejamos duas 
respostas distintas a essa pergunta. 

Uma primeira resposta possível é que devemos garantir o que é melhor 
para os indivíduos, e que cada indivíduo tem o que é de melhor quando 
floresce de acordo com sua natureza. Mas, se for assim, então é falso que a 
natureza dos animais selvagens seja realizada quando os deixamos à mercê 
dos processos naturais danosos, pois isso resultará no pior para eles. Por 
outro lado, se alguém insiste que a natureza dos animais selvagens é reali-
zada quando os deixamos à mercê dos processos naturais danosos, então é 
falso que cada indivíduo tem o que é de melhor quando floresce de acordo 
com sua natureza. Mas, então, a meta “garantir o que é melhor para os 
indivíduos” não pode fundamentar a meta de garantir que cada indivíduo 
floresça de acordo com sua natureza. 

Analisemos agora a resposta oposta à questão “por que respeitar a 
natureza de cada indivíduo?”. Agora, em vez de a resposta ser “porque assim 
cada indivíduo tem o que é de melhor”, a resposta é: “porque sim: devemos 
garantir que cada indivíduo floresça de acordo com sua natureza, mesmo 



170

LUCIANO CARLOS CUNHA

que isso seja o pior para eles”. Há vários problemas com essa resposta. O 
primeiro, é que ela viola o argumento da relevância, exposto no capítulo 3. O 
que é relevante para a consideração moral é a possibilidade de os afetados 
por nossas decisões serem prejudicados e/ou beneficiados, e, não, saber 
se nossas ações estão ou não de acordo com a natureza deles. O segundo 
problema é que a resposta assume que devemos garantir que aconteça o 
que é natural. Como vimos no capítulo 2, item 9 (e no item 7 do presente 
capítulo), do fato de que algo é natural, não se segue que seja bom, desejável 
ou sequer aceitável. E, se for, o será por outra razão, que não pelo fato de 
ser natural. 

O termo “natural” parece envolto em uma “aura de sacralidade”. Mas, 
essa impressão desaparece uma vez que o substituímos por aquilo que nor-
malmente se quer dizer com o termo “natural”. De fato, como apontado por 
Mill (1904), é um termo altamente ambíguo. É utilizado principalmente: 
1) como sinônimo daquilo que não é resultado de ações humanas; 2) como 
sinônimo daquilo que vem predeterminado biologicamente ou cumpre uma 
função biológica e; 3) como sinônimo daquilo que é feito sem planejamento 
ou deliberação (nesse último sentido, espirrar e dormir seriam ações natu-
rais, diferentemente, por exemplo, de projetar uma casa ou um instrumento 
musical). Mas, nenhuma dessas coisas indica algo que é necessariamente 
bom, desejável ou mesmo aceitável. Assim, apesar de amplamente difundido, 
o apelo ao natural carece de um bom suporte. Isso indica que temos fortes 
razões para buscar o que é melhor para os indivíduos, e, não, buscar o que 
realiza a sua natureza.

Uma vez que rejeitamos a principal defesa do critério do território, 
vejamos agora razões para rejeitarmos o próprio critério do território. O 
argumento da existência das razões e o argumento da força das razões, expostos 
no item 9, que rejeitam o critério da origem do dano, rejeitam igualmente o 
critério do território. Se a razão central para ajudarmos membros do nosso 
território é que eles teriam um prejuízo caso não fossem ajudados, temos 
igualmente razões para ajudar quem não pertence ao nosso território, uma 
vez que terão um prejuízo caso não forem ajudados. E, se a razão para 
ajudar advém centralmente do prejuízo decorrente da ausência de ajuda, 
então a força das razões para ajudar depende crucialmente do grau de prejuízo 
decorrente de não se receber ajuda. Disso se segue que, toda vez que os 
membros de outros territórios tiverem um prejuízo maior decorrente de 
não receberem ajuda, em comparação a membros do nosso território, tudo 
o mais sendo igual, temos razões mais fortes para ajudar quem não pertence 



171

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

ao nosso território. Assim, temos razões diretas para considerar o bem de 
quem se encontra e/ou pertence a um território que não o nosso (uma vez 
que podem ser afetados positiva ou negativamente por nossas decisões), e 
as razões para ajudá-los poderão ser mais fortes do que as que temos para 
ajudar os membros do nosso território (caso os que não pertencem ou não 
se encontram no nosso território estiverem, por exemplo, sujeitos a uma 
magnitude de dano maior caso não recebam ajuda). 

Desse modo, não é uma boa razão para se rejeitar a proposta de ajudar 
os animais na natureza apontar que os danos em questão são naturais e que as 
vítimas em questão são animais selvagens e pertencem ao território natural.

11. A questão dos conflitos entre os animais

Uma objeção à proposta de prevenir/minimizar os danos naturais é a 
de que ela implicaria, supostamente, em intervir em conflitos que acontecem 
entre os animais não humanos, como por exemplo na predação, e que isso 
revelaria que a proposta como um todo é absurda. No presente item, aborda-
remos o caso da predação, por ser o mais controverso. O que discutiremos é 
se há base para considerar a intervenção na predação inerentemente absurda. 
A preocupação de que tal intervenção possa ter consequências piores em 
longo prazo será discutida no item 17, que aborda a preocupação geral 
de que a proposta de prevenir os danos naturais possa ter consequências 
piores em longo prazo. Agora o que discutiremos é a posição que diz que, 
mesmo que intervir na predação tenha melhores consequências do que não 
intervir, ainda assim não deveríamos intervir.

Uma primeira resposta a essa objeção aponta que há vários outros 
contextos nos quais a intervenção na predação não apenas não é vista como 
absurda, como é amplamente aceita. Por exemplo, a esterilização de inse-
tos foi desenvolvida na década de 1940 e tem sido realizada desde então76. 
Na Tanzânia, na década de 1940, a tripanossomíase animal foi erradicada 
pela esterilização das moscas tsé-tsé. Desde a década de 1970 tem sido 
conduzida em larga escala em vários países a esterilização de mosquitos 
como o Aedes aegypti (vetor da dengue, febre amarela, febre Zica e febre 
Chikungunya), o Culex pipiens (vetor da meningite, encefalite japonesa e 
do vírus do Nilo Ocidental, entre outras doenças) e o Anopheles albimanus, 
transmissor da malária. Esse tipo de intervenção tem como meta favorecer 

76   Ver Dyckn, Hendrichs e Robinson (2005); Parker e Mehta (2007) e Alphey et al. (2010) 



172

LUCIANO CARLOS CUNHA

os interesses humanos, mas os animais acabam se beneficiando também, 
devido à erradicação de doenças e à diminuição de sua taxa de mortalidade 
precoce devido à redução da taxa de nascimentos. Contudo, nem todas as 
intervenções na predação que são amplamente aceitas são benéficas para 
os animais. Exemplo disso são determinadas intervenções com propósitos 
ambientalistas, como na chamada ecologia do medo, que consiste em rein-
troduzir predadores em locais onde já se encontravam extintos, que acaba 
por resultar em um aumento do sofrimento total, tanto de presas quanto 
de predadores77. Devido ao especismo, tais intervenções são aceitas ​​quando 
beneficiam os humanos ou quando ajudam a atingir metas ambientalistas, 
mas não quando a meta é beneficiar os animais não humanos. Assim, há 
que se explicar por que seria errado intervir na predação visando menor 
sofrimento e quantidade de mortes totais (dando igual peso ao bem de 
todos os seres sencientes afetados, presas e predadores), e não seria errada 
em outros contextos. Contudo, se um dano não deixa de ser algo negativo 
porque é resultado do movimento de animais não humanos, então parece 
que as mesmas razões para se prevenir a predação sobre humanos se fazem 
igualmente presentes quando as vítimas são não humanas. 

Uma acusação frequente é a de que intervir na predação seria espe-
cista, ou que, pelo menos, favoreceria tendenciosamente a presa. A acu-
sação de especismo não se sustenta porque os proponentes da prevenção 
dos danos naturais defendem que a predação é um problema com total 
independência da espécie dos atacantes e dos atacados78. A predação dos 
membros da espécie A sobre os membros da B é um problema, assim como 
é igualmente aquela feita pelos membros da B sobre os da C, e assim por 
diante. E, não se está a dar peso distinto a interesses similares dos membros 
de cada espécie. A acusação de especismo faz sentido apenas em relação a 
posições que, por exemplo, aprovam socorrer da predação apenas membros 
de certas espécies, como socorrer apenas humanos ou apenas membros de 
espécies em extinção. Ironicamente, essa é a posição mais comum dentre 
os que acusam de especismo a proposta de intervir na predação que visa 
minimizar o sofrimento e as mortes totais. 

O que foi dito vale também para a acusação de parcialidade a favor 
das presas: o fato de se favorecer alguém não mostra que se favoreceu ten-
denciosamente esse alguém. Os que são contrários à intervenção também 

77   Para uma crítica, ver Horta (2010c).

78   Ver Bonnardel (1996); McMahan (2010a; 2010b; 2015); Pearce (2009) e Sapontzis (1984; 1987). 



173

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

acabam por favorecer alguém. A busca pelos melhores resultados penderá 
a balança para aquele curso de ação no qual o sofrimento é minimizado; 
no qual há menos mortes; no qual os danos e benefícios estão melhor dis-
tribuídos (por exemplo, a qualidade e o tempo de vida) etc. Isto é, uma vez 
que pensamos em uma distribuição equitativa de danos e benefícios, não 
podemos evitar a conclusão de que não há nada de inerentemente absurdo 
com intervir em casos de predação, se o resultado for melhor.

Se devemos buscar o melhor estado de coisas para todos os seres 
sencientes afetados, mesmo aqueles que se opõem a intervir em casos de 
predação já existentes têm de concordar que seria melhor se não houvesse 
mais predação no futuro (desde que com isso não surjam consequências 
piores do que as decorrentes de um mundo com predação). Embora isso 
não signifique que intervir na predação seja necessariamente uma estratégia 
eficaz para prevenir os danos naturais, mostra que intervir na predação não 
pode ser considerado inerentemente absurdo a partir da preocupação com 
o bem dos seres sencientes. A única maneira de fazê-lo é por veneração pelo 
próprio processo de predação contra o bem dos seres sencientes, como ocorre 
frequentemente no ambientalismo. Discutiremos em detalhes as objeções 
ambientalistas à proposta de prevenir/minimizar os danos naturais no 
item a seguir.

12. As objeções ambientalistas à proposta de ajudar os animais na 
natureza

Como vimos no capítulo 7, o ambientalismo defende que a preservação 
de certas entidades não sencientes é importante em si (e, não, importante 
porque poderia beneficiar os seres sencientes), e que é mais importante do 
que o bem dos seres sencientes. Assim, outra objeção à proposta de ajudar os 
animais na natureza é que fazê-lo poderia contrariar metas ambientalistas. 
Um problema com essa objeção é que, como vimos no capítulo 3, o argu-
mento da relevância oferece uma razão pra rejeitarmos a consideração moral 
direta de entidades não sencientes. Uma vez que apenas seres sencientes 
são capazes de experimentar certos estados como negativos e/ou outros 
como positivos (isto é, apenas seres sencientes não são indiferentes ao que 
lhes acontece), apenas seres sencientes são passíveis de serem prejudicados 
e beneficiados. Além disso, se já é questionável que as entidades cuja meta 
do ambientalismo é preservar sejam objeto de consideração moral direta, 
é mais questionável ainda que sejam mais importantes do que interesses 



174

LUCIANO CARLOS CUNHA

básicos dos seres sencientes. Justamente a capacidade que os seres sen-
cientes possuem de serem prejudicados é uma razão para os priorizarmos 
quando a realização do seu bem conflitar com as metas ambientalistas (já 
que as entidades que o ambientalismo visa preservar não são capazes de 
sofrer e desfrutar).

Contudo, imaginemos que, por alguma razão, devêssemos conside-
rar as entidades valorizadas no ambientalismo. Se essas entidades forem 
moralmente consideráveis, devemos rejeitar a proposta de  ajudar os ani-
mais vítimas de danos naturais?  Essa conclusão só se seguiria se tudo o que 
importasse fossem as entidades valorizadas no ambientalismo. Mas, se o 
que é relevante para a consideração moral é a capacidade de ser prejudicado 
e/ou beneficiado, mesmo que as entidades valorizadas no ambientalismo 
fossem moralmente consideráveis, os seres sencientes também são. Assim, 
mesmo que devêssemos acatar as metas do ambientalismo, não podemos 
deduzir, do fato de que certa ação contrariaria tais metas, então que tal ação 
é injustificada. A meta ambientalista teria de ser pesada em relação à meta 
de beneficiar os animais. E nem mesmo se as metas ambientalistas fossem 
mais importantes do que o bem dos seres sencientes isso seria suficiente para 
fundamentar a proibição de ajudar os animais vítimas de danos naturais: 
poderíamos tentar ajudá-los de maneiras que não conflitassem com as metas 
ambientalistas, ou então, que os ajudassem muito e impedissem pouco o 
alcance das metas ambientalistas. Para alguém negar essa conclusão, teria 
de assumir que as metas ambientalistas são um trunfo sobre o bem dos seres 
sencientes (isto é, que nenhum aumento no bem dos seres sencientes seria 
tolerável, por maior que fosse, se implicasse uma diminuição no alcance das 
metas ambientalistas, por menor que fosse). Como vimos, se já não existem 
boas razões para se dar um peso maior às metas ambientalistas sobre o bem 
dos seres sencientes, muito menos existem para se pensar que são um trunfo. 

Além disso, a oposição entre ambientalismo e a proposta de ajudar os 
animais vítimas de danos naturais é menor do que aparenta79. Comecemos 
pelas posições holistas:

O ecocentrismo não mantém que aquilo que é natural é sacrossanto. 
Apoia intervenções para preservar ecossistemas que se extinguiriam natu-
ralmente. Além disso, não valoriza todos os ecossistemas, mas apenas os 
que têm certas características (serem raros, possuírem certas propriedades 
estéticas etc.). Assim, o ecocentrismo não tem por que se opor a ajudar os 

79   Essa questão é discutida em detalhes em Horta (2018).



175

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

animais nos outros ecossistemas, e nem mesmo nos ecossistemas que valoriza 
(desde que ajudar não transforme significativamente esses ecossistemas), 
pois ajudar os animais não os extinguiria: apenas faria com que houvesse 
menos danos para os animais nos mesmos. Além disso, as outras posições 
holistas que valorizam espécies ou a biodiversidade teriam de aceitar qual-
quer intervenção que não extinguisse espécies.

O naturocentrismo, por sua vez, valoriza apenas certas entidades ainda 
não “tocadas” por humanos. Então, poderia se opor a ajudar os animais apenas 
em áreas não afetadas (ou, afetadas muito pouco) por humanos. Essa visão 
permitiria ajudar os animais em um número ainda maior de áreas do que 
o holismo permitiria, já que a imensa maioria dos ecossistemas existentes 
já foi “tocada” diretamente ou indiretamente pelos humanos. 

Por fim, o biocentrismo tem de ser ainda mais favorável às interven-
ções. Algumas posições biocêntricas também aceitam que o sofrimento é 
negativo e que a felicidade é positiva. Portanto, têm de aceitar a intervenção 
por preocupação com o bem dos animais. E as visões biocêntricas que acei-
tam apenas que estar vivo é positivo e que estar morto é negativo têm de 
aceitar ainda mais intervenções do que quem se preocupa com o bem dos 
animais têm de aceitar. Isso porque a maneira como acontece a dinâmica 
populacional resulta na imensa maioria dos organismos vivos (sencientes 
ou não) tendo mortes prematuras. Poderia ser objetado que o biocentrismo 
não teria de aceitar a intervenção porque ela resultaria em menos seres vivos 
nascendo. Contudo, o biocentrismo não visa maximizar a quantidade de 
seres vivos e, sim, garantir o bem próprio de cada organismo vivo.

Assim, mesmo o ambientalismo tem de aceitar boa parte da pro-
posta de ajudar os animais na natureza, vítimas de danos naturais. Além 
disso, há também propostas específicas que tanto ambientalistas quando 
defensores dos animais poderiam concordar, ainda que por razões dife-
rentes. Por exemplo, ambientalistas tipicamente defendem a preservação 
de herbívoros de grande porte, tais como elefantes, por preocupação em 
preservar a espécie. Quem se preocupa em evitar o sofrimento dos ani-
mais em decorrência dos processos naturais também têm fortes razões 
para apoiar tais medidas. A razão para isso é que animais como elefantes 
consomem muitas folhas, o que resulta em uma drástica diminuição da 
taxa de reprodução das espécies que maximizam os filhotes, diminuindo 
assim uma das principais causas da maximização das mortes prematuras 
e do sofrimento no mundo selvagem.



176

LUCIANO CARLOS CUNHA

13. O argumento dos mais adaptados

Abordemos agora o argumento que defende que não devemos ajudar 
os animais vítimas de danos naturais porque isso seria, alegadamente, des-
vantajoso em termos de tornar a espécie como um todo “melhor adaptada”. 
Por exemplo, segundo esse argumento, o processo de predação seria algo 
positivo porque faz com que apenas as presas mais capazes de escapar da 
predação (e também os predadores mais aptos a predar) consigam passar seus 
genes adiante, resultando, ao longo das gerações, em predadores e presas 
mais adaptados. Por exemplo, Rolston (1992, p. 254) afirma que “a presa, não 
menos do que o predador, ganhará em termos de senciência, mobilidade, 
e poderes cognitivos e perceptivos”, concluindo que “ser comido vivo nem 
sempre é algo ruim, mesmo do ponto de vista da espécie da presa”. 

Apesar de o exemplo de Rolston dizer respeito especificamente à pre-
dação, o mesmo argumento poderia ser usado contra a proposta de prevenir/
minimizar danos naturais em geral. Por exemplo, Kirkwood e Sainsbury 
(1996, p. 239) afirmam que dar aos menos adaptados uma segunda chance é 
o equivalente a dar um tiro no mais adaptado. Obviamente, essa afirmação 
precisa ser entendida em termos metafóricos. O que ela quer dizer é que, 
se salvarmos os menos adaptados, os seres futuros não terão os genes mais 
adaptados possíveis (e não que, se ajudarmos os menos adaptados, os indiví-
duos mais adaptados desta ou de futuras gerações, literalmente, morrerão).

Um primeiro ponto em que esse argumento poderia ser questionado 
é que ele assume que o fato de os processos naturais resultarem em orga-
nismos mais adaptados é um benefício. Se for um benefício, teria de ser um 
benefício para quem? Dado o que discutimos no capítulo 3, ao contrário 
do que defende Rolston, não pode ser um benefício “do ponto de vista da 
espécie da presa”, dado que não há tal ponto de vista, uma vez que espé-
cies, por não serem sencientes, não possuem uma perspectiva de primeira 
pessoa. Muito menos pode ser um benefício para os animais que sofrem 
e morrem em decorrência dos processos naturais. Assim, a única maneira 
de tornar o argumento plausível é defender que é um benefício para os 
membros das gerações seguintes. Esse ponto também é questionável, uma 
vez que as características que são eficientes em passar os genes adiante 
não necessariamente são positivas para o bem-estar dos indivíduos. Por 
exemplo, como vimos no item 2 , a característica de produzir um número 
gigantesco de filhotes é muitíssimo eficiente em passar os genes adiante; 
contudo, em nada beneficia seus portadores e prejudica seus descendentes 



177

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

(por exemplo, nascer membro de uma dessas espécies implica em ter dras-
ticamente diminuídas suas chances de sobrevivência e em ter um tempo 
de vida biológico bastante curto). Desse modo, se a meta de alguém é que 
sejam passadas adiante aquelas características que proporcionariam que os 
indivíduos de gerações futuras tivessem as vidas que mais lhes beneficia-
riam, não deve deixar a natureza seguir o seu curso (muito pelo contrário).

Contudo, assumamos para efeito de argumentação que as caracte-
rísticas eficientes em passar os genes adiante necessariamente também 
beneficiassem os indivíduos de gerações futuras. Um segundo ponto pro-
blemático do argumento é que ele pressupõe que esse benefício é sufi-
ciente para justificar deixar a natureza seguir o seu curso. Ora, mas se esses 
supostos benefícios são uma razão para deixarmos a natureza seguir o seu 
curso, então os danos resultantes desses mesmos processos têm de ser 
uma razão contrária a essa conclusão. E, quando colocamos na balança os 
danos e benefícios resultantes de tais processos, fica nítido que os danos são 
gigantescamente maiores. Como vimos no item 2, para cada indivíduo que 
chega a ter uma vida minimamente satisfatória, uma quantidade gigantesca 
(chegando a vários milhões, dependendo da espécie) de outros indivíduos 
nasce apenas para sofrer intensamente e morrer pouco depois. A prevalência 
de um traço adaptativo em certa população só acontece depois de passarem 
muitas gerações que contêm uma grande quantidade de outros indivíduos 
que não possuem tal traço, e que morrem prematuramente. 

Além disso, o argumento em questão não poderia discordar de propos-
tas que visam diminuir o sofrimento e a quantidade de mortes prematuras 
por meio de esterilização, uma vez que esse procedimento diminuiria a 
quantidade de nascimentos, mas não impediria que os traços mais adap-
tativos prevalecessem.

Por fim, outro ponto digno de nota é que aquilo que o argumento 
propõe seria amplamente considerado inaceitável se fosse aplicado a huma-
nos. Quando humanos são vítimas de processos naturais, a sugestão de que 
não deveríamos ajudá-los para que assim seja alcançado um melhoramento 
genético natural da espécie humana seria considerada repugnante. As poucas 
pessoas que defenderiam tal sugestão em relação a humanos por vezes esque-
cem das implicações dela para o seu próprio caso: segundo essa visão todos 
nós teríamos de rejeitar vacinas e medicamentos (ou qualquer outra proteção 
contra danos naturais) para que somente os indivíduos mais adaptados (por 
exemplo, os que já nascessem imunes a certas doenças) consigam sobreviver.



178

LUCIANO CARLOS CUNHA

Quando humanos são vítimas de doenças decorrentes de causas natu-
rais normalmente o que é defendido é exatamente o oposto: prestar-lhes 
cuidados, dado o seu alto grau de vulnerabilidade. No máximo é defendido 
que, se a doença que os afeta é grave e hereditária, então que é melhor que 
não se reproduzam. Em contrapartida, se as vítimas são não humanas, o que 
é defendido é que sejam deixados para sofrer e morrer, apenas porque seus 
genes, se passados adiante, não resultariam nos seres mais adaptados possíveis. 
O motivo pelo qual são defendidas posições tão díspares, dependendo de se 
as vítimas são humanas ou não humanas, é simplesmente um resultado da 
predominância do especismo antropocêntrico, que coloca o bem dos humanos 
acima, e o bem dos animais não humanos abaixo das metas do ambientalismo.

14. O papel da ciência, o papel da ética e a questão dos danos naturais

Paul Falkowski, professor de ecologia e evolução, na seção de comen-
tários de um artigo em que Jeff McMahan (2010a) defende a proposta de 
ajudar os animais na natureza, vítimas de danos naturais, acusa-o de pensar 
que uma questão é da área da ética, quando na verdade seria, alegadamente, 
das áreas da biologia e da ecologia. Para Falkowski, os proponentes de ajudar 
os animais na natureza precisam de noções básicas de biologia e ecologia, 
pois estariam cometendo o erro de fazer julgamentos de valor e julgamentos 
normativos em domínios nos quais os mesmos não cabem. Será esse um 
bom argumento? Vejamos.

O que acontece nos ecossistemas naturais pertence aos domínios da 
biologia e da ecologia, e não da ética e da teoria do valor? Depende do que 
se quer dizer com a expressão “o que acontece”. Descrever o que acontece nos 
ecossistemas naturais é uma tarefa para a biologia e para a ecologia. Contudo, 
avaliar se o que acontece em tais ecossistemas é ruim, neutro ou bom, quais 
situações são piores/melhores, e prescrever o que deveríamos fazer acontecer 
em tais ecossistemas (por exemplo, se deveríamos ajudar os animais ou 
não) é uma investigação que diz respeito à teoria do valor e à ética. Isso é 
assim simplesmente porque julgamentos sobre o que deveríamos fazer ou 
deixar de fazer sempre dizem respeito à ética, e julgamentos sobre o que é 
bom/ruim, melhor/pior sempre dizem respeito à teoria do valor. Portanto, 
os proponentes de minimizar os danos naturais não estão a cometer um 
erro de domínio tratando uma questão de uma área como se fosse de outra. 
Quem comete esse erro é quem pensa que ciências descritivas conseguem 
prescrever o que deveríamos fazer.



179

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

As pessoas contrárias a minimizar os danos naturais também estão 
a fazer julgamentos normativos e julgamentos de valor. O fato de ser o 
julgamento oposto não faz com que deixem de ser julgamentos normativos 
e de valor. Por que, então, tal posição normalmente não é percebida como 
envolvendo julgamentos normativos e de valor? O que acontece é que áreas 
que deveriam ser ciências descritivas (como a biologia e a ecologia) estão 
muitas vezes carregadas por valores ambientalistas e/ou antropocêntricos. 
Um dos principais efeitos negativos disso é que aquilo que é defendido 
pelos profissionais dessas áreas é recebido pelo público como se fosse uma 
descrição objetiva dos fatos, quando na verdade muitas vezes envolve pres-
crições que refletem as posições morais assumidas por tais profissionais.

Se um profissional da biologia ou da ecologia defende o ambientalismo, 
isso pode dar a entender que ele está a fazer um julgamento moralmente 
neutro. Pior ainda, pode dar a entender que quem defende que o bem de cada 
ser senciente é importante carece do conhecimento científico apropriado. 
Mas isso é uma ilusão, que se deve, em parte, à confusão entre os termos 
“ecologia” e “ambientalismo”. A ecologia é a ciência que descreve as intera-
ções nos ecossistemas. Já o ambientalismo é a posição normativa segundo 
a qual preservar certas entidades não sencientes é mais importante do que 
o bem dos seres sencientes. A proposta de prevenir/minimizar os danos 
naturais não nega o que as ciências da ecologia e da biologia descrevem (aliás, 
depende de tais conhecimentos para conseguir ajudar de modo seguro), 
apenas discorda do que o ambientalismo (a posição normativa) prescreve. 

O conhecimento proveniente de áreas como a ecologia e a biologia 
não tem de necessariamente ser utilizado para alcançar as metas do ambien-
talismo. De fato, tal conhecimento tem sido muito utilizado também para 
realizar interesses humanos. Então, nada impede que esse mesmo conhe-
cimento seja utilizado com a meta de ajudar os animais não humanos. 

15. Danos naturais e responsabilidade moral

Discutiremos no presente item algumas visões que aceitam que os 
danos naturais são algo negativo, mas defendem que não temos a obrigação 
de ajudar os animais na natureza, vítimas de danos naturais. A ideia geral 
na base dessas posições é a de que, apesar de os danos naturais serem algo 
negativo, não temos responsabilidade moral por eles. Antes de discutirmos 
essas posições, contudo, desfaçamos uma confusão comum. Por vezes, é dito 
que a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais é absurda porque 



180

LUCIANO CARLOS CUNHA

faz exigências morais a entidades amorais, como os processos naturais e 
os animais não humanos80. Obviamente que esse não é o caso: a exigência 
é feita a cada um de nós, agentes morais que poderiam influenciar no des-
dobramento dos eventos. Desfeita essa confusão, discutamos então alguns 
dos principais argumentos a favor de que não temos dever de ajudar os 
animais na natureza.

Há quem defenda que a moralidade deveria apenas exigir que não 
prejudiquemos os outros com nossos atos: ajudar seria algo opcional. Discu-
timos e rejeitamos já no capítulo 6, item 4, alguns argumentos comumente 
utilizados para defender essa ideia. Recapitulemos agora o argumento inicial 
a favor de que também temos obrigações relativas às nossas omissões. A 
defesa de que a moralidade deveria se limitar a exigir que não prejudique-
mos os outros com nossos atos poderia fazer sentido somente se as razões 
que fundamentam a obrigação de não prejudicar com nossos atos (deveres 
negativos) não implicassem que temos obrigação de não prejudicar com 
nossas omissões (deveres positivos). Mas, se o que gera os deveres negativos 
é que prejuízos são algo ruim, então temos igualmente deveres positivos, 
dado que os outros padecerão de um prejuízo caso não forem ajudados. 

Se é o teor negativo dos prejuízos aquilo que primariamente gera 
deveres negativos (e positivos), então segue-se que, quanto maior o pre-
juízo, mais forte a obrigação. Isso implica que, por vezes, existirão certos 
deveres positivos mais fortes do que certos deveres negativos: toda vez 
que, comparando-se certo ato e certa omissão, tudo o mais sendo igual, os 
afetados pela omissão forem prejudicados em maior grau. Por exemplo, 
imaginemos que temos de escolher: a) ou aparar um bebê que está caindo 
de uma altura de três metros, mas não conseguiremos fazer isso sem dar 
uma forte pisada no pé de alguém que está na frente; b) ou evitar de pisar 
no pé da pessoa que está na frente, mas o bebê cai e provavelmente morre. 
Esse caso sugere não apenas que há deveres positivos: sugere também que 
certos deveres positivos são mais fortes do que certos deveres negativos, 
dada a magnitude do dano resultante. 

Poderia ser objetado que, como é impossível para cada um de nós 
ajudar a todos os que precisam, ainda que haja obrigação de ajudar, é moral-
mente opcional escolher qual caso ajudar. Assim, mesmo havendo dever de 
ajudar, não temos necessariamente o dever específico de tentar prevenir/
minimizar os danos naturais, conclui a objeção. Contudo, do fato de que 

80   Um exemplo é a posição de Felipe (2015).



181

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

é impossível cumprir todos os deveres de certo tipo, não se segue que é 
moralmente opcional escolher quais casos cumprir. Já reconhecemos esse 
ponto quanto aos deveres negativos. Se alguém não tem condições de evi-
tar todos os danos com suas práticas, parece que há obrigação de escolher 
evitar o dano maior, e não, que é moralmente opcional escolher qual dano 
evitar. Mas, exatamente o mesmo se pode dizer do dever de ajudar. Já que 
não conseguimos ajudar a todos, parece que deveríamos escolher os casos 
que cumprem certos critérios de prioridade (por exemplo, casos nos quais 
as vítimas estão na pior situação; nos quais há o maior número de vítimas; 
nos quais conseguiremos causar um bem maior dados os recursos de que 
dispomos etc.). E, esses critérios, como explicado nos itens 2, 4 e 16, sugerem 
que o problema dos danos naturais é muito importante.

Por vezes, é dito que há dever apenas de repararmos danos causados 
por algum agente moral. Segundo essa visão, não somos responsáveis 
pelos danos naturais porque eles não tiveram origem em nossas práticas81, 
e porque continuariam com nossas omissões82. Um contraexemplo a essa 
visão é dado por James Rachels (1997, p. 65-66): caso ela estivesse correta, 
alguém que vê uma criança se afogar em uma banheira em sua frente e 
não faz nada para socorrê-la, não faz nada de errado, desde que nenhum 
agente moral tenha iniciado o processo de afogamento da criança. Além 
disso, uma boa quantidade de danos naturais é efeito colateral de nossos 
atos. Um exemplo são as intervenções na natureza com metas antropocên-
tricas e ambientalistas que contribuem para criar as condições nas quais 
os processos naturais prejudicam os animais (por exemplo, aumentam 
a quantidade de animais que se reproduzem maximizando os filhotes, e 
assim, aumentam ainda mais o sofrimento e as mortes prematuras), dis-
cutidas no item 16. Outros argumentos em defesa de que a existência e a 
força das razões para evitarmos ou promovermos certo estado de coisas 
não dependem de sua origem ser antropogênica foram já apresentados 
no item 9 e não serão repetidos aqui.

Poderia ser objetado que, no exemplo da criança na banheira, estamos 
presentes na situação, enquanto os animais na natureza estão muito distan-
tes. O fato de os animais selvagens não terem vínculos especiais conosco 
(por exemplo, estarem distantes) mostraria que não temos obrigação de 

81   É isso o que Bovenkerk et al. (2003, p. 24-5) e Felipe (2015) parecem ter em mente.

82   Para uma argumentação mais detalhada em defesa de que a distinção entre ação e omissão é moralmente 
irrelevante, ver Rachels (1987; 1997; 2001).



182

LUCIANO CARLOS CUNHA

ajudá-los (ou, que essas obrigações são fracas)? Vejamos uma razão para 
pensarmos que não. Por que temos o dever de ajudar aqueles que possuem 
vínculos especiais conosco? A razão parece ser porque, dependendo do 
modo como decidamos, terão o seu bem-estar afetado para pior ou melhor. 
Parece difícil imaginar outra explicação. Tanto é que, se nossas ações não 
pudessem afetar de modo algum ou seu bem-estar, nem para pior nem para 
melhor, não teríamos obrigação de agir desse ou daquele modo perante a  
eles. Mas, se a explicação é essa, isso implica que temos igualmente deveres 
para com quem não temos relações especiais, pois o seu bem-estar será 
também afetado para pior ou melhor de acordo com o que decidirmos. 
É por esse motivo que temos uma relação para com eles, mesmo que não 
uma relação de proximidade. E, dado que, por vezes, os que não tem uma 
relação de proximidade conosco serão prejudicados em maior grau caso não 
recebam ajuda, isso é uma razão para enxergarmos, nesses casos, o dever 
de ajudá-los como mais forte do que o dever de ajudar aqueles com quem 
temos uma relação de proximidade. 

Outra possível objeção é argumentar que é sempre mais fácil ajudar 
aqueles com quem temos vínculos especiais, e, portanto, tais deveres seriam 
mais fortes. Contudo, é falso que seja sempre mais fácil ajudar quem temos 
vínculos especiais. Tratar um parente com câncer é mais difícil do que 
matar a fome de alguém que sequer conhecemos, mas poderíamos ajudar 
por meio de uma doação. Poderia ser objetado novamente que, ainda que 
isso seja verdade em muitos casos, não o é no caso dos danos naturais, pois 
esses seriam, alegadamente, sempre muito difíceis de serem minimizados. 
Assim, o que a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais sugere 
não seria apenas louvável, porém não requerido? 

A noção de supererrogatório (louvável, porém não requerido) só faz 
sentido em determinado tipo de visão de ética. Há visões de ética nas quais 
o nível de dificuldade não desempenha papel algum em determinar nem a 
existência, nem a força das obrigações. Por exemplo, as visões de ética que 
mantêm que a ação correta é a que resulta nas melhores consequências man-
terão que devemos nos esforçar ao máximo para tornar o mundo um lugar 
menos pior. E, mesmo as visões nas quais o critério do nível de dificuldade 
desempenha um papel em determinar a existência ou a força das obrigações 
reconhecem obrigações até certo nível de dificuldade. O que teria de ser 
discutido é se a proposta de prevenir/minimizar os danos naturais estaria 
acima do que é razoável se exigir de alguém. Vejamos.



183

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Em primeiro lugar, existem muitos casos nos quais prevenir/minimizar 
os danos naturais envolveria apenas evitar certas intervenções na natureza 
que visam atingir metas antropocêntricas e ambientalistas e colaboram para 
criar as condições nas quais os processos naturais maximizam o sofrimento 
e a quantidade de mortes prematuras. Essas intervenções são fáceis de serem 
evitadas. O item 16 discute essa questão em mais detalhes. Em segundo 
lugar, provavelmente atingiríamos melhor a meta de prevenir/minimizar 
os danos naturais se deixássemos a maioria das práticas de ajuda a cargo 
de profissionais tecnicamente qualificados. Portanto, não seria exigido um 
esforço heroico a cada um dos agentes. Em terceiro lugar, exigir que cada 
um de nós dedique algum tempo para divulgar esse problema, e que reivin-
dique que impostos e doações que hoje são aplicados em intervenções na 
natureza (com metas antropocêntricas e ambientalistas) que prejudicam os 
animais sejam redirecionados para atingir a meta de beneficiar os animais 
não parece ser uma exigência grande. Assim, mesmo que mantenhamos 
um nível baixo de exigência, isso faria uma grande diferença em termos de 
prevenção/minimização dos danos naturais.

Dada a discussão dos argumentos anteriores, não parecem existir 
boas razões para negar a responsabilidade moral de fazer algo para mudar 
a situação dos animais na natureza, vítimas de danos naturais. Portanto, 
mantêm-se de pé as conclusões que se seguem do argumento da existência 
das razões e do argumento da força das razões, apresentados no item 9.

16. Prevenindo danos naturais de maneira eficiente

Outra objeção à proposta de ajudar os animais vítimas de danos natu-
rais é a alegação de que não há o que ser feito atualmente em larga escala e 
que, mesmo quando houver, isso ainda representaria uma fração pequena 
do total de danos naturais. A objeção conclui, então, que tentar fazer algo 
em relação a esse problema não seria uma forma eficiente de utilizarmos 
nossos recursos para diminuir o sofrimento no mundo. 

O primeiro problema com essa objeção é que, mesmo que não sou-
béssemos o que fazer em larga escala atualmente, isso não seria uma razão 
não aprendermos mais sobre como evitar esses danos. Mesmo que não sou-
béssemos o que fazer inicialmente, é possível que a maneira mais eficiente 
de evitar o sofrimento no mundo ainda fosse investigar como prevenir 
os danos naturais em longo prazo. Ou seja, a objeção padece de um viés 



184

LUCIANO CARLOS CUNHA

temporal83, pois mede a eficiência em evitar danos não a partir dos danos 
totais evitados ao longo do tempo com certa quantia de recursos, mas, com 
base na quantidade de danos evitados atualmente.

O segundo problema é que ela mede a eficiência em evitar danos com 
base na proporção que os danos evitados representam do total de danos 
similares. Essa é uma maneira completamente equivocada de se medir 
eficiência. Imaginemos que com uma mesma quantia de recursos consegui-
mos, ou ajudar 90% dos animais do problema A, ou ajudar em igual medida 
0,1% dos animais do problema B (que estão todos em situação igualmente 
ruim aos do problema A). Se nos guiarmos pela proporção, pensaremos 
que seremos mais eficientes se escolhermos ajudar os animais do problema 
A. Mas, suponhamos que o problema A lide com um trilhão de animais, e 
o problema B lide com um quadrilhão de animais. 90% de um trilhão são 
900 bilhões. 0,1% de um quadrilhão é um trilhão. Ou seja, nesse caso, se 
escolhermos resolver 0,1% do problema B, estaremos ajudando 100 bilhões 
de animais a mais, com uma mesma quantia de recursos. Ou seja, para se 
medir a eficiência em minimizar danos, o que importa é a quantidade total 
de danos minimizados com uma mesma quantia de recursos, e não o que isso 
representa em termos de proporção de cada problema. Assim, apontar 
que, mesmo que pudermos prevenir danos naturais em larga escala, isso 
ainda representaria uma fração pequena do total de danos naturais, jamais 
poderia dar base à conclusão de que investir nesse problema não é uma 
forma eficiente de minimizar danos. 

Além disso, também é falso que não há o que se fazer atualmente para 
prevenir danos naturais em larga escala. Há coisas que já são feitas em larga 
escala atualmente que, apesar de terem metas antropocêntricas ou ambien-
talistas, previnem danos naturais para um número muito grande de animais 
selvagens. Essas práticas poderiam também ser conduzidas visando o bem 
dos animais. Um exemplo é a esterilização de insetos, mencionada no item 
11. Outro exemplo é a vacinação. Por exemplo, pesquisas na Universidade 
de Helsinki mostraram que é possível vacinar abelhas (RAUKKO, 2018). 
Quando uma abelha rainha come algo que contém um agente patogênico, 
as moléculas características do agente patogênico são cercadas por uma 
proteína chamada vitelogenina, que carrega essas moléculas até os ovos da 
rainha, onde agem como indutores para respostas imunes. Isso significa que 
é possível vacinar milhares de abelhas simplesmente vacinando a rainha.

83   Os vieses abordados nesse item serão retomados em mais detalhes no capítulo 9.



185

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

E, também podemos prevenir o surgimento de uma quantidade astro-
nômica de sofrimento decorrente dos processos naturais apenas evitando 
certas práticas que contribuem para criar as condições onde esse sofrimento 
terá lugar. Evitar essas práticas previne danos naturais em larga escala sem 
gastar recursos (é, portanto, uma forma muito eficiente de prevenir os danos 
naturais). Tais práticas são fáceis de serem evitadas. Assim, mesmo quem 
rejeita propostas exigentes teria de aceitar evitar essas práticas. Além disso, 
evitar essas práticas não requer alteração de ecossistemas já existentes ou 
mesmo intervenções na natureza (ou mesmo qualquer ato). Portanto, é algo 
que teria de ser aceito também por quem é contra intervir na natureza e 
também por quem nega que tenhamos deveres positivos. Provavelmente 
a forma mais eficiente de prevenir danos naturais evitando certas práticas 
consiste em evitar expandir o território natural84 (na Terra ou para outros 
corpos celestes) ou evitar recriá-lo (onde já houve desertificação, por exem-
plo). Vejamos por que isso se dá.

Quanto maior a quantidade de território natural (áreas verdes e 
oceanos, por exemplo), maior a quantidade de animais que se reproduzem 
maximizando a quantidade de filhotes (e, portanto, maior a maximização 
do sofrimento e de mortes prematuras, como vimos no item 2). Embora 
seja incerto se certa expansão/recriação do território natural poderia ser 
necessária para impedir o desaparecimento da espécie humana, ou mesmo 
da vida senciente na Terra (e também seja incerto se tais desaparecimentos 
são ou não piores do que a sua continuação), mesmo que fosse necessária, 
não seria no grau em que se faz atualmente e que se planeja fazer no futuro. 
Por exemplo, há projetos de criação de vida senciente em outros corpos 
celestes. Por exemplo, McKay e Haynes (1990, p. 144) e Mautner (2009, p. 
433-440) defendem que deveríamos maximizar a quantidade de seres vivos 
pelo universo (não a quantidade de seres vivos com vidas significativas, e sim, 
a quantidade de seres vivos). Isso aumentaria gigantescamente a quantidade 
de seres sencientes nascendo apenas para sofrer intensamente e nada mais, 
a ponto de tornar o sofrimento dos animais que vivem na Terra, que já é 
gigantesco, pequeno em comparação ao sofrimento que seria criado. Isto é, 
mesmo que não devêssemos evitar toda e qualquer expansão/restauração 
do território natural, ainda haveria muitas expansões e restaurações que 
deveríamos evitar, e isso preveniria que uma quantidade gigantesca de seres 
viesse à existência unicamente para sofrer intensamente.

84   Para um tratamento detalhado dessa questão, ver Tomasik (2016b; 2016c).



186

LUCIANO CARLOS CUNHA

Poderia ser objetado que expandir o território natural provavelmente 
fará surgir animais com vidas predominantemente positivas. Isso é verdade, 
mas, não poderia alterar nossa conclusão, pois o número de seres sencientes 
com vidas predominantemente negativas que seria criado seria enorme-
mente maior. Imagine que há um local sem seres sencientes, e que só temos 
as duas opções a seguir. 1) Podemos criar em tal local as condições para 
que nasça uma população de seres sencientes, e uma parte dessa população 
será constituída de indivíduos com uma felicidade considerável, mas outra 
parte será constituída de indivíduos com um sofrimento terrível. 2) Ou, 
então, podemos decidir não criar tais condições, e nesse local não nascerá 
essa nova população. A questão é: o quão maior precisa ser o número de 
indivíduos com bem-estar positivo, para que seja melhor escolher a opção 1? 

Muitas pessoas diriam que nenhuma quantidade de nascimentos de 
indivíduos com bem-estar positivo poderia compensar o nascimento de 
outros para uma vida de tormento extremo, por maior que fosse. Outras 
pessoas diriam que determinada quantidade poderia compensar, dependendo 
do quão maior fosse. Contudo, como vimos no item 2, dos processos natu-
rais decorre que quase 100% dos animais nascem apenas para experimentar 
sofrimento extremo e nada mais. Assim, mesmo quem defende que haveria 
um certo número de vidas positivas que poderia compensar a criação de uma 
população também com vidas negativas teria ainda de repudiar a expansão 
ou restauração do território natural, uma vez que o número de vidas com 
predomínio de sofrimento seria astronomicamente maior. 

Assim, é possível prevenir danos naturais em larga escala simplesmente 
evitando as intervenções com metas ambientalistas e antropocêntricas que 
criam as condições nas quais os processos naturais maximizam o sofrimento 
e as mortes prematuras dos seres sencientes. Dada a prevalência da visão 
ambientalista e do especismo antropocêntrico, o aumento do território 
natural é sempre visto como algo positivo. Contudo, uma vez que reco-
nhecemos que o bem dos seres sencientes importa, percebemos que isso 
também é altamente questionável.

17. A preocupação de tornar o cenário ainda pior ao tentarmos ajudar

Uma das objeções mais comuns à proposta de ajudar os animais na 
natureza, vítimas de danos naturais, é apontar que existe o risco de, ao ten-
tarmos ajudar, tornarmos o cenário ainda pior do que já é85. Chamemos essa 
85   Dentre os proponentes dessa objeção, estão Clement (2003, p. 9) e Simmons (2009, p. 22-25).



187

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

objeção de objeção centrada nas consequências. Ela geralmente é fundada na 
seguinte preocupação: “nos ecossistemas há uma série de interações muito 
complexas, então é muito difícil prever os desdobramentos de consequên-
cias em longo prazo da nossa tentativa de ajudar”. Será essa uma boa razão 
para rejeitarmos a proposta de ajudar os animais na natureza, vítimas de 
danos naturais? Vejamos.

A objeção aponta corretamente que, devido às interações muito 
complexas nos ecossistemas, é muito difícil prevermos os desdobramentos 
de consequências em longo prazo de nossa tentativa de ajudar. Contudo, 
a partir dessa constatação, ela retira a conclusão de que, então, “provavel-
mente, os resultados serão melhores se não ajudarmos”. O problema é que 
essa conclusão não é autorizada por aquela constatação. Se a dificuldade 
em prever as consequências em longo prazo se dá devido às interações 
muito complexas nos ecossistemas, que existem com total independência 
de nossa tentativa de ajudar, então temos de admitir a mesma dificuldade 
de prever as consequências caso decidamos não ajudar. Ora, isso é óbvio: 
não faz sentido, com base em nossa dificuldade grande em prever os des-
dobramentos de consequências, concluir que sabemos que não ajudar terá 
melhores consequências.

Assim, a objeção centrada nas consequências pesa as coisas de maneira 
arbitrária, não por apontar nossa dificuldade em prever desdobramentos 
de consequências em longo prazo, mas por manter que essa dificuldade é 
uma razão contrária a ajudar, mas não é uma razão contrária a não ajudar. 
Essa atitude é tendenciosa, porque exatamente o mesmo grau de dificuldade 
está presente em ambos os tipos de decisão. 

A objeção parece assumir: 1) ou que, deixando a natureza seguir o seu 
curso, o resultado é predominantemente positivo para os animais afetados 
(algo que, como vimos no item 2, acontece exatamente o contrário); 2) ou 
que somos responsáveis em maior grau pelas consequências de ajudar do que 
pelas consequências de não ajudar. Como vimos no item 4 do capítulo 6 e no 
item 15 do presente capítulo, isso é implausível porque, em ambos os casos, 
os resultados serão dessa ou daquela maneira dependendo de nossa escolha.

Poderia ser defendido que, se tentarmos ajudar, o risco de as coisas 
piorarem é maior porque, se deixarmos a natureza seguir o seu curso, o 
resultado é o chamado equilíbrio ecológico. Assim, conclui o argumento, se 
queremos os melhores resultados para os animais, o melhor a fazer é não 
ajudar. Resumiremos esse argumento da seguinte maneira:



188

LUCIANO CARLOS CUNHA

1.	 Uma situação na qual há equilíbrio ecológico é melhor para os 
animais afetados.

2.	 Se deixarmos a natureza seguir o seu curso, o resultado é o equi-
líbrio ecológico.

3.	 Logo, deixarmos a natureza seguir o seu curso é melhor para os 
animais afetados.

Ambas as premissas desse argumento são falsas. Comecemos pelos 
problemas com a segunda premissa. A noção de equilíbrio ecológico é alta-
mente ambígua. Não só não há uma definição padrão do termo, como há, 
literalmente, dezenas de definições distintas (muitas delas contraditórias). 
Por esse motivo, cada vez mais tal conceito vem sendo deixado de lado pelos 
especialistas86. Assim, se não sabemos exatamente o que queremos dizer 
com “equilíbrio ecológico”, fica muito difícil saber se o resultado de deixar 
a natureza seguir o seu curso é ou não o equilíbrio ecológico. 

Assumamos aqui, para efeito de argumentação, a definição mais utilizada 
na linguagem comum. Na linguagem comum, quando se fala de equilíbrio 
ecológico, o que se tem em mente normalmente é que as populações das 
diferentes espécies em um ecossistema se estabilizam em um certo ponto, 
havendo pouca variação ao longo do tempo em torno desses valores médios. 
Se é essa a definição de equilíbrio ecológico que se tem em mente, a segunda 
premissa do argumento que estamos a analisar é claramente falsa. Se deixarmos 
a natureza seguir o seu curso, as populações flutuam enormemente; espécies 
ou mesmo ecossistemas inteiros surgem e desaparecem. Não há a estabilidade 
imaginada no senso comum87. Faria (2016, p. 76, 77) observa que o que acon-
tece, na verdade, é um ciclo de crescimento e declínio de populações, tanto 
de predadores quanto de presas. As populações de presas tendem a crescer 
exponencialmente até serem limitadas pela predação. A população das pre-
sas decresce à medida que a população de predadores cresce. Essa continua 
a crescer até que seja maior do que a comida disponível, onde começam as 
mortes por inanição. À medida que a população de predadores decresce, a 
população das presas volta a crescer, e assim o ciclo continua indefinidamente.

Poderia ser objetado que é isso mesmo o que se quer dizer com 
“equilíbrio ecológico”: toda essa flutuação enorme de populações, e também 
o desaparecimento e surgimento de espécies e ecossistemas. Contudo, 

86   Para as distintas definições e os problemas com o conceito de equilíbrio, ver Lévêque (2003).

87   Mais sobre esse ponto em Connell e Sousa (1983).



189

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

se o conceito de equilíbrio é redefinido dessa maneira, o apelo ao risco 
de desequilíbrio não pode mais formar uma razão contrária à tentativa 
de ajudar, uma vez que não se poderia mais dizer que, se da tentativa 
de ajudar resultasse uma flutuação enorme nas populações, e mesmo o 
desaparecimento de espécies e ecossistemas, então que isso seria uma 
situação de desequilíbrio. Se, seja lá o que resultar dos processos natu-
rais, for chamado de equilíbrio, e o resultado da tentativa de ajudar for 
chamado de equilibrado apenas sob determinadas condições, está-se a 
adotar arbitrariamente, de acordo com aquilo que se quer provar, duas 
definições distintas do conceito de equilíbrio.

Agora, assumamos para efeito de argumentação que, se deixássemos 
a natureza seguir o seu curso, o resultado fosse o equilíbrio ecológico (na 
definição utilizada acima, no sentido de estabilidade populacional). Mesmo 
se fosse esse o caso, o argumento do apelo ao equilíbrio ecológico ainda 
não seria sólido, porque sua primeira premissa é falsa. Uma situação na 
qual há equilíbrio ecológico não é necessariamente melhor para os animais 
afetados. A noção de equilíbrio ecológico não é baseada no bem-estar dos 
animais. Um dos motivos de muitas pessoas pensarem que sim parece ser 
a ideia de que, como em uma situação de estabilidade populacional não 
haveriam extinções de espécies, então que isso seria bom para os membros 
dessas espécies. Como apontado no item 2, o fato de uma espécie não se 
extinguir não diz nada sobre o bem-estar de seus membros. No exemplo 
dado no item 2, a situação em questão é equilibrada, no sentido de que a 
população analisada oscila em relação a um valor médio, mas disso resulta 
que a imensa maioria dos animais nascidos venham ao mundo apenas para 
sofrer intensamente e nada mais, e a quantidade de animais que passam 
por esse destino tende a ser maximizada pelos processos naturais. De fato, 
é uma situação equilibrada, mas produz a maximização da quantidade de 
mortes prematuras e do sofrimento.  

Poderia ser objetado que, se houvesse desequilíbrio, a quantidade 
de sofrimento e de mortes prematuras seria ainda maior. Contudo, não 
necessariamente isso seria assim. Depende muito de se tal desequilíbrio 
favoreceria as espécies que maximizam os filhotes ou as que tem poucos 
filhotes e maximizam o cuidado com os filhotes, aumentando, portanto, as 
chances de sobrevivência destes. Como vimos no item 2, a maximização 
dos filhotes é provavelmente o principal fator na maximização do sofri-
mento e das mortes prematuras. Por exemplo, se durante certo período 
de tempo houvesse apenas o crescimento da população das espécies que 



190

LUCIANO CARLOS CUNHA

não maximizam os filhotes, e um decréscimo da população das espécies 
que maximizam os filhotes, a quantidade total de sofrimento e de mortes 
prematuras seria muito menor do que se no mesmo intervalo de tempo 
houvesse maior equilíbrio (isto é, uma oscilação entre um decréscimo 
e um crescimento da população das espécies que maximizam os filho-
tes). Assim, não podemos deduzir, do fato de em uma situação haver 
equilíbrio ecológico ou haver maior equilíbrio ecológico (no sentido 
definido acima), que então ela é melhor (ou que sequer é positiva) para 
os animais afetados (nem podemos deduzir, do fato de uma situação ser 
mais equilibrada do que outra, que então ela é melhor, ou menos pior, 
para os animais afetados).

Dado o que vimos, um apelo à noção de equilíbrio ecológico não pode 
fundamentar que, se queremos o melhor para os animais, é melhor deixar 
a natureza seguir o seu curso. Deixar a natureza seguir o seu curso não 
resulta no que é comumente entendido por equilíbrio ecológico. E mesmo 
que resultasse, uma situação de equilíbrio não necessariamente é melhor 
para os animais inseridos em tal situação (por vezes, pode ser muito pior).

A maioria das pessoas pesa de modo tendencioso a preocupação com 
os desdobramentos de consequências: dá maior peso (ou mesmo a dá peso 
somente) às possíveis consequências negativas decorrentes da tentativa de 
ajudar, e dá um peso menor (ou mesmo negligencia totalmente) as prováveis 
consequências negativas decorrentes de não ajudarmos. Duas tendências 
contribuem para a ilusão de que deixar a natureza seguir o seu curso tem 
melhores resultados para os animais: 1) normalmente não é levado em conta 
que os processos naturais maximizam o sofrimento e as mortes prematuras 
de maneira muito eficiente e; 2) quando a maioria de nós pensa em tentativas 
de ajudar, tende a pensar em tentativas mal planejadas. Obviamente, não 
existem apenas as opções “deixar a natureza seguir o seu curso” ou “conduzir 
tentativas de ajudar mal planejadas”. Isso é uma falsa dicotomia. Investigar 
a fundo a questão com seriedade, preocupando-se com as consequências 
em longo prazo, parece ter uma probabilidade muito maior de resultar em 
algo melhor para os animais afetados do que simplesmente cruzar os braços 
e deixar a natureza seguir o seu curso.

18. Conclusão sobre a importância do problema dos danos naturais

Vimos neste capítulo que não há justificativa para se dar um peso 
distinto a um dano, dependendo de se sua origem é antropogênica ou 



191

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

natural. Isso significa que os danos de origem natural que os animais não 
humanos padecem na natureza têm de receber peso equivalente ao que 
receberiam se fossem de origem antropogênica. A força das razões para se 
evitar um dano depende de sua magnitude e do grau de possibilidade de 
evitá-lo. Então, ao tomarmos nossas decisões práticas, não deveríamos nos 
basear em saber se um dano teve origem antropogênica ou não, mas em 
qual curso de ação disponível tem possibilidade de prevenir/minimizar a 
maior quantidade de danos, dados os recursos gastos (questão que abor-
daremos no capítulo 9). Assim, temos fortes razões para manter o meio 
ambiente não da maneira como é naturalmente, mas da maneira que mais 
beneficie os seres sencientes. Vimos também que os processos naturais 
tendem a maximizar o sofrimento e a quantidade de mortes prematuras 
para os seres sencientes afetados. A situação dos animais na natureza é 
extremamente negativa sob vários aspectos: 1) da gravidade do sofrimento 
por indivíduo; 2) do nível de desigualdade; 3) da quantidade de indivíduos 
abaixo do suficiente para se ter uma vida ser minimamente significativa; 
4) da quantidade de mortes prematuras; 5) da soma total do sofrimento e; 
6) do balanço total entre experiências negativas e positivas. E, não apenas 
isso, sob cada um desses parâmetros, a situação dos animais na natureza, 
em decorrência dos processos naturais, talvez seja a pior dentre todas as 
conhecidas (talvez apenas as granjas industriais possam apresentar casos 
piores no aspecto do tempo de sofrimento individual). Se quanto pior uma 
situação é, mais fortes as razões para se modificá-la, deveríamos então dar 
uma importância gigantesca à questão dos danos naturais. 

O principal obstáculo para a proposta de ajudar os animais vítimas 
dos danos naturais é ideológico, e, não, prático. Não há tecnologia para 
ajudarmos em maior escala atualmente simplesmente porque tal assunto 
não foi visto até agora como um problema moral (muito menos como um 
problema moral importante). Assim, o mais importante a ser feito atualmente 
é combater os obstáculos ideológicos que impedem que tal problema seja 
visto como um problema ético importante (obstáculos, como por exemplo 
o especismo, o ambientalismo e a veneração pelo que é natural). Desmon-
tar tais obstáculos é o primeiro passo para que as gerações futuras possam 
ajudar os animais em uma escala que hoje é inimaginável para nós.





193

Capítulo 9

AJUDANDO OS ANIMAIS DE MANEIRA EFICIENTE

1. Pensando em como causar o maior bem

Apenas recentemente teve início a discussão sobre questões estra-
tégicas em relação ao ativismo88. O ativismo (em qualquer causa) é nor-
malmente abordado em termos de “desde que se faça algo, tudo é válido”. 
Um problema com isso é que estratégias diferentes possuem resultados 
diferentes, eficientes em maior ou menor grau. Certas estratégias podem 
até mesmo ser contraproducentes. Assim, o motivo que move essa nova 
discussão é simples: se nossa meta é tornar o mundo menos pior, o melhor 
é que façamos da maneira mais eficiente possível, isto é, causando o maior 
bem possível, dados os recursos de que dispomos.

Atualmente, não há consenso sobre que estratégias são mais eficientes 
em tornar o mundo menos pior como um todo (e, mais especificamente, em 
relação à situação dos animais não humanos). Contudo, há uma série de parâ-
metros amplamente reconhecidos por especialistas como importantes para: 1) 
medirmos a eficiência de cada estratégia e, 2) elegermos quais causas priorizar. 
Há também uma série de parâmetros que são vieses: isto é, parecem relevantes 
para medir a eficiência de uma estratégia ou a importância de uma causa, 
mas não são. E, infelizmente, a maioria de nós tende a se basear nesses vieses.  

Neste capítulo, discutiremos essas questões em mais detalhes. 

2. Parâmetros relevantes para estabelecermos a prioridade de um 
problema

Ninguém tem tempo de se dedicar a todas as causas justas que 
existem. Uma visão comum é a de que cada um deveria eleger a causa 
que sente mais simpatia. Contudo, se nossa meta é conseguir causar o 

88   Ver, por exemplo, o site da organização Altruísmo Eficaz, disponível em: https://altruismoeficaz.com.br/. 
Em relação especificamente à causa animal, ver o site da organização Ética Animal, disponível em http://www.
animal-ethics.org. 



194

LUCIANO CARLOS CUNHA

maior bem possível, temos de eleger quais causas são prioritárias. Há 
vários parâmetros que são amplamente aceitos pelos especialistas como 
relevantes para se decidir a importância de uma causa89. Vejamos os 
quatro principais:

(1) A escala de dano diz respeito ao quão ruim é a situação. Quanto 
pior a situação que uma causa lida, mais deveríamos priorizar essa causa. 
Como medir o quão ruim é uma situação? Existem vários critérios. Vejamos 
como exemplo dois dos principais90.

O primeiro é a quantidade de vítimas. Quanto maior a quantidade de 
vítimas, mais importante é um problema. Esse parâmetro segue-se dire-
tamente do argumento da igual consideração, apresentado no capítulo 3. 
Ora, “se cada um conta por um” (isto é, o bem de um ser senciente não é 
mais importante do que o bem de outro ser senciente), então, “dois contam 
por dois”, “três contam por três”, e assim por diante. Isto é, quanto maior a 
quantidade de indivíduos em uma situação ruim, tudo o mais sendo igual, 
mais grave é essa situação.

O segundo é a gravidade da situação de cada vítima. Quanto mais grave 
a situação de cada vítima, mais importante é o problema. Novamente, esse 
parâmetro segue-se diretamente do argumento da igual consideração. Se 
é o próprio teor negativo dos danos a razão central para que estes sejam 
minimizados, então, quanto pior a situação de alguém, mais fortes são essas 
razões, pois um dano maior terá lugar caso não recebam ajuda. 

Esses dois parâmetros podem apontar na mesma direção em certos 
casos (por exemplo, se o problema que apresenta o maior número de víti-
mas é também o que as vítimas estão na pior situação). Mas, conflitariam 
quando as vítimas que estão em maior número não estão tão mal quanto 
as que estão em menor número. Nesse caso, temos de comensurar os dois 
parâmetros. Temos de pensar no quão mais grave precisa ser a situação da 
minoria, para que tenha prioridade. Temos de pensar em quão maior pre-
cisa ser a quantidade de vítimas em estado não tão grave, para que tenham 
prioridade. É difícil mensurar tudo isso. Mas é algo que temos de fazer, ainda 
que sem a precisão que gostaríamos, se nossa meta é sermos eficientes em 
diminuir o que há de ruim no mundo.

89   Para uma introdução a esses parâmetros, ver EA Concepts (2016).

90   Aqui tomamos como exemplo os critérios da quantidade de vítimas e da gravidade da situação de cada vítima. 
Outros critérios poderiam ser, por exemplo, o nível de desigualdade de bem-estar entre os indivíduos presentes 
na situação e a soma total do sofrimento.



195

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

(2) A tratabilidade do problema é o grau de possibilidade de ajudar. Quanto 
mais tratável for um problema, mais fortes as razões para priorizá-lo. Por 
exemplo, imaginemos que o problema A tenha 900 vítimas, e o problema B, 500 
vítimas, todas em uma situação igualmente grave. Se nos basearmos apenas na 
escala de dano, diremos que o problema A é mais importante. Contudo, ima-
ginemos que não há nada que possamos fazer para ajudar 500 das 900 vítimas 
do problema A, e que conseguiríamos ajudar 450 das 500 vítimas do problema 
B. Nesse caso, o parâmetro da tratabilidade indicaria priorizar o problema B. 

(3) O terceiro parâmetro é o grau com que o problema é negligenciado. 
Quanto mais negligenciado é um problema importante, mais fortes as razões 
para investirmos em resolvê-lo. Isso é assim porque, quanto maior o número 
de pessoas já tentando solucionar um problema, maior a probabilidade de 
ele ser minimizado ou mesmo resolvido sem nossa ajuda.

(4) Por fim, a efetividade na ajuda é o resultado final de se considerar 
todos os outros parâmetros, mas levando em conta também os recursos 
gastos (na verdade, o parâmetro da tratabilidade também já é pensado a 
partir da estratégia mais eficiente disponível para lidar com cada problema). 
Vejamos um exemplo. Imagine que o problema C tenha 100 vítimas com um 
sofrimento de -50 cada, e o problema D, 90 vítimas com -40 de sofrimento 
cada. Pela escala de dano, o problema C deveria ter prioridade. Contudo, 
imagine que, com uma mesma quantidade de recursos, conseguimos, ou passar 
todas as vítimas do problema C para -49 (um alívio muito leve), ou passar 
todas as vítimas do problema B para +1 (uma melhora considerável). Esco-
lhendo a segunda opção, conseguimos causar um bem maior.

A partir do item a seguir abordaremos diversos vieses. Alguns deles 
parecem importantes para se medir eficiência. Outros parecem importantes 
para se medir a importância de um problema. Mas, em ambos os casos, não 
são. À medida que nos damos conta desses vieses, vemos por que mudar a 
situação dos animais não humanos deveria ser uma prioridade.

3. Vieses quanto à consideração moral

3.1 O viés da espécie

A imensa maioria das pessoas, quando escolhe abraçar uma causa, 
ou quando decide fazer uma doação, escolhe ajudar humanos. Isso se deve 
à crença amplamente difundida de que a consideração por humanos deve 



196

LUCIANO CARLOS CUNHA

ser maior. Mas, dados os argumentos da relevância, da igual consideração e 
da imparcialidade (apresentados no capítulo 3), tal posição é injustificada. 
De um ponto de vista não tendencioso, cada ser senciente conta por igual. 

Há quem pense que, porque cada ser senciente deveria contar por 
igual, então, todas as causas são igualmente importantes, e por isso cada 
um está justificado em escolher a causa que mais sente simpatia. Esse 
raciocínio é completamente equivocado. Da premissa de que cada ser 
senciente conta igualmente não se segue que todas as causas sejam igual-
mente importantes, justamente porque cada causa lida com quantidades 
diferentes de seres sencientes e lida com níveis distintos de sofrimento 
individual. Lembremos: se cada um conta por um, dois contam por dois, 
e um quintilhão conta por um quintilhão. Além disso, se níveis similares 
de dano geram razões igualmente fortes para serem evitados, danos de 
maior magnitude geram razões mais fortes para serem evitados. Por fim, 
cada causa lida com problemas negligenciados em maior ou menor grau, e 
evita magnitudes distintas de danos com uma mesma quantia de recursos. 
Portanto, a igual consideração de cada indivíduo não implica que todas 
as causas sejam igualmente importantes.

A situação da qual padecem os animais não humanos é a que melhor 
cumpre os requisitos apresentados no item 2 para determinarmos a impor-
tância de uma causa: 1) escala de dano (seja em termos da quantidade de 
vítimas, seja em termos da gravidade da situação de cada vítima); 2) trata-
bilidade; 3) grau com que o problema é negligenciado e 4) efetividade na 
ajuda. Vejamos em mais detalhes cada um desses pontos.  

A quantidade de animais não humanos em situação de sofrimento 
extremo e de suas mortes prematuras é tão astronômica que ainda teríamos 
de priorizar ajudá-los, mesmo que os humanos importassem muitas vezes 
mais (ponto discutido no item 4 do capítulo 8). Além disso, a imensa maioria 
dos não humanos está em uma situação muito pior do que a imensa maioria 
dos humanos. E, com uma mesma quantidade de recursos, geralmente é 
possível ajudar uma maior quantidade de animais não humanos do que 
humanos. Peguemos um exemplo da questão dos danos naturais, discutida 
no capítulo 8. Esterilizar um único animal que se reproduz maximizando os 
filhotes evita que um número gigantesco de seres nasça para experimentar 
apenas sofrimento extremo. Por último, dada a vigência do especismo, a 
situação dos animais não humanos é amplamente negligenciada. Assim, 



197

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

por mais estranho que isso possa parecer para muitas pessoas, tudo nos 
leva a concluir que deveríamos priorizar ajudar os animais não humanos.

Ainda sobre o viés da espécie, é importante observar que a preocupação 
em ajudar membros de espécies em extinção e membros de espécies nativas 
é normalmente muito maior do que a preocupação em ajudar animais de 
espécies abundantes ou de espécies consideradas “invasoras”. Isso é assim, 
como abordamos no capítulo 7, dada a prevalência do ambientalismo. 
Mas, como vimos no capítulo 3, não há justificativa para darmos um peso 
diferenciado ao bem de um ser senciente, dependendo de qual espécie ele 
pertence. Assim, devemos rejeitar o especismo como um todo, e não somente 
o especismo antropocêntrico. 

3.2 Outras hierarquias com base em parâmetros irrelevantes 

Também é comum a hierarquização de seres sencientes com base em 
outros parâmetros que não a espécie. Por exemplo, animais com menores 
tamanhos ou com menores capacidades cognitivas tipicamente recebem 
uma consideração menor. Também a maioria das pessoas defende que, 
quanto mais próximo alguém está de nós, mais importante ajudá-lo. Essa 
proximidade pode ser em termos territoriais. Por exemplo, a maior parte das 
doações é feita para ajudar humanos do próprio país dos doadores, mesmo 
que os humanos mais necessitados sejam de outras partes do mundo. Ou, 
pode ser a proximidade em termos afetivos. Por exemplo, é mais fácil que as 
pessoas aceitem ajudar cães do que peixes, por simpatizarem mais com os 
primeiros do que com os últimos, apesar de a quantidade de mortes dos 
últimos ser enormemente maior. 

Por vezes, os vieses baseados em capacidades cognitivas, em tamanho, 
e em grau de proximidade caminham juntos. Por exemplo, várias pessoas, 
buscando prejudicar menos os animais, em vez de tentarem adotar uma dieta 
livre de exploração animal, eliminam o consumo de carne bovina e passam 
a comer peixes ou outros animais marinhos, como camarões. São animais 
menores, despertam menos empatia e são tidos como “pouco inteligentes”. 
O resultado disso é que um número muito maior de animais é morto (uma 
vez que o tamanho desses animais é muito menor). O mesmo vale para o 
consumo de insetos. Novamente, como discutimos no capítulo 3, dados os 
argumentos da relevância, da igual consideração, e da imparcialidade, também 
não há como justificar tais hierarquias.



198

LUCIANO CARLOS CUNHA

4. Vieses que impedem a avaliação sobre o quão negativo é um dano

Como vimos no capítulo 8, a maioria dos defensores dos animais tem 
se preocupado quase que somente com danos que decorrem de práticas 
humanas. Parte dessa atitude pode ser explicada pela ideia de que, se um dano 
é de origem natural, as razões para ajudar as vítimas, ou não existem, ou são 
mais fracas. Contudo, como vimos nos itens 7, 8 e 9 do capítulo 8, não há 
justificativa para darmos uma importância diferenciada a evitar um dano, de 
acordo com sua origem. Similarmente, a maioria de nós tende a dar maior 
peso (ou mesmo peso somente) a danos causados por atos, em comparação 
a danos causados por omissões, e a danos que são meios para atingir certos 
fins, em comparação a danos que são efeitos colaterais. Mas, para os que serão 
afetados, nada disso importa. O que querem é não ser prejudicados. Se nossa 
meta é o bem deles, não nos basearemos em tais distinções.

5. Raciocínio motivado e viés de confirmação

O raciocínio motivado91 acontece quando avaliamos argumentos e 
informações enviesadamente, para chegarmos à conclusão que preferimos: 
é quando pensamos que as coisas são do jeito que gostaríamos. De maneira 
não intencional, distorcemos o julgamento das evidências para chegarmos 
às conclusões que desejamos. O raciocínio motivado leva-nos a aceitar com 
muito menos análise os dados e argumentos que se adequam aos nossos 
desejos e crenças, produzindo o chamado viés de confirmação (a tendência 
em buscar o que confirma nossas crenças e em ignorar o que as contradiz, 
sem preocupação com a sua veracidade).

Vejamos um exemplo. Muitas pessoas, porque gostam de consumir 
animais, duvidam que os animais sintam92 e afirmam que plantas sen-
tem. Existem muitas evidências científicas contra estas afirmações93, mas, 
mesmo assim um grande número de pessoas as defende ferrenhamente. 
Outro exemplo: quando as pessoas notam a terrível situação dos animais 
na natureza (detalhada no item 2 do capítulo 8), uma reação comum é dizer 
que qualquer tentativa de ajuda tornaria as coisas piores, sem avaliar se esse 
seria mesmo o caso.
91   Para mais detalhes, ver Ética Animal (2016).

92   Sobre essas atitudes, ver Bastian et al. (2012).

93   Ver Cabanac et al. (2009), Chandroo e Moccia (2004), Griffin (1981; 1984; 1992), Grinde (2013), Kavaliers 
et al. (1983), Mather (2001), Mather e Anderson (2007), Rollin (1989), Smith (1991) e Sneddon (2004; 2009).



199

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Se nossa meta é ajudar os animais o máximo possível, precisamos 
frequentemente testar se estamos favorecendo tendenciosamente o que 
favorece as nossas crenças prévias, ou se estamos prontos para mudar nossos 
métodos para atingir a maior eficiência possível.

6. Vieses em relação a quantidades

Muitas pessoas acreditam que devemos confiar em nossas intuições. 
Contudo, nossas intuições são muitas vezes guiadas por mecanismos não 
racionais que conduzem a julgamentos tendenciosos. Abordaremos agora 
dois vieses que impedem de ajustar a avaliação da importância de um pro-
blema proporcionalmente à quantidade de vítimas.

6.1 O viés dos casos individuais

Um viés fortemente ligado ao lado emocional é o que chamarei de 
viés dos casos individuais. Mostrar o sofrimento de um único animal gera 
uma comoção muito maior do que mencionar que, literalmente, quintilhões 
deles sofrem intensamente. Casos individuais recebem muito mais doações 
do que casos que lidam com um número grande de vítimas. 

Essa atitude contraria um dos critérios defendidos no item 2, de que, 
quanto maior o número de vítimas, pior é um problema. Uma possível explica-
ção para a maior importância dada a casos individuais é que, ao descrevermos 
ou mostrarmos o sofrimento de um único indivíduo, tendemos a conseguir 
imaginar melhor como é esse sofrimento. Em contrapartida, quando mencio-
namos números, a maior parte das pessoas tende a pensar nos números, e não 
em cada um dos muitos indivíduos sofrendo que os números representam.

Esse é um viés, pois os “quintilhões” não são uma entidade abstrata, 
mas, aquele caso individual que tanto nos comoveu, repetido muitíssimas 
vezes. Contudo, já que esse é um viés amplamente presente, uma estraté-
gia possível é mostrarmos casos individuais de sofrimento, para chamar a 
atenção para o problema como um todo. Porém, o mais importante é mos-
trarmos o que ele realmente é: um viés. Há estudos que mostram que parte 
da existência desse viés deve-se apenas ao fato de ele não ser percebido94. 
Portanto, há probabilidade de as pessoas ajustarem suas decisões se forem 
informadas sobre a sua existência.  

94   Ver Caviola et al. (2014).



200

LUCIANO CARLOS CUNHA

Bertrand Russell, já em 1926, em sua obra Education and the Good 
Life, percebeu a importância de se combater esse viés. Ele argumentou 
que dois aumentos são necessários em nossa capacidade de empatia: 
“senti-la mesmo quando o sofredor não é um objeto de afeto especial 
e [...] senti-la quando o sofrimento é meramente conhecido por estar 
ocorrendo, não sensivelmente presente” (RUSSELL, 1926, p. 71). Ele 
defendeu que o segundo desses aumentos depende principalmente da 
inteligência, e que pode “permitir que um homem seja movido emocio-
nalmente pelas estatísticas” (p. 71), concluindo que “essa capacidade de 
simpatia abstrata é tão rara quanto importante”. Apontou também que 
a tendência presente na maioria das pessoas em não se comover com o 
sofrimento de quem não estão vendo “deve-se ao fato de que a empatia 
não é despertada, na maioria das pessoas, por um estímulo meramente 
abstrato” (p. 71-72) e conclui que “uma grande proporção dos males no 
mundo moderno cessaria se isso pudesse ser remediado” (p. 72). Veremos 
mais sobre isso a seguir:

6.2 Insensibilidade ao alcance

A  insensibilidade ao alcance95 acontece quando não percebemos a 
dimensão real de uma certa quantidade. Quando comparamos quantidades 
muito grandes, normalmente não percebemos a diferença de magnitude 
entre elas. Como resultado, não ajustamos a avaliação da importância de 
um problema proporcionalmente ao seu tamanho. Esse viés prejudica nos-
sos julgamentos sobre ajudar os animais, devido à quantidade gigantesca 
de vítimas. Por exemplo, um trilhão de animais é muito mais do que um 
bilhão de animais. Porém, é difícil ter uma ideia clara da magnitude dessa 
diferença (um bilhão é 0,1% de um trilhão). 

Vejamos um exemplo prático desse viés. Frequentemente é citado, para 
apontar o quão grande é a quantidade de animais mortos para consumo, 
que são mortos “60 bilhões de animais para consumo ao ano”. O problema 
é que essa conta não inclui a maior parte da exploração animal: o uso de 
animais aquáticos. A quantidade animais aquáticos morta para consumo 
anualmente é estimada entre um e 3 trilhões (não se sabe exatamente a 
quantidade de vítimas porque o seu uso é medido em toneladas). O número 
de mamíferos e aves mortos anualmente (60 bilhões) representa apenas 6% 
de um trilhão, e apenas 2% de 3 trilhões. 
95   Mais sobre esse viés em Ética Animal (2017b).



201

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

A insensibilidade ao alcance é também uma das razões de  por que 
os danos naturais têm sido negligenciados. A estimativa para o número de 
animais sencientes na natureza é de 10 quintilhões (TOMASIK, 2019). A 
imensa maioria desses animais nasce apenas para experimentar sofrimento 
extremo. Essa quantidade de vítimas deixa minúscula qualquer outra que 
conhecemos, incluindo os números totais da exploração animal. Contudo, 
muitas pessoas, por não conseguirem visualizar a real dimensão desse 
sofrimento, não se importam. 

A maioria das pessoas também não tem noção da diferença de quanti-
dade entre humanos e não humanos. Suponhamos que a população humana 
fosse maior do que é. Digamos que fosse de 8 bilhões. Isso ainda representaria 
apenas 0,00000008% de 10 quintilhões. Se fizermos a comparação com um 
ano, a quantidade de humanos representaria apenas 0,02 segundos. Além 
disso, a imensa maioria dos humanos está em uma condição melhor do que 
a imensa maioria dos animais não humanos. Apesar disso tudo, devido ao 
especismo, há uma quantidade imensamente maior de pessoas empenhadas 
em ajudar humanos. Por essas razões, é urgente modificar esse cenário.

7. Heurística de disponibilidade 

A heurística de disponibilidade96 é um atalho mental que faz com que 
pensemos que aquilo que conseguimos lembrar com mais facilidade ocorre 
mais frequentemente ou tem mais probabilidade de acontecer. Isso frequen-
temente nos conduz a julgamentos equivocados. Por exemplo, a maioria das 
pessoas acredita que a principal causa de mortes de tartarugas marinhas são 
práticas humanas, pois lembram delas sendo mortas por equipamentos de 
pesca, pela sua caça e tráfico ilegal, pela ingestão de resíduos de plástico, polui-
ção dos oceanos, aquecimento global, vazamento de óleo etc. No entanto, 
menos de 1% das tartarugas marinhas na natureza são afetadas por práticas 
humanas. Mais de 99% delas morre prematuramente devido a ataques de 
outros animais, ou simplesmente devido ao calor do sol (SPOTILA, 2004).

Devido à heurística de disponibilidade, alguns problemas que afetam 
animais não humanos recebem muito mais atenção, e outros são negligenciados 
até mesmo pelos defensores dos animais. Os exemplos de que recordamos 
são fortemente influenciados pelo que vemos na mídia. Contudo, a mídia 
foca justamente em acontecimentos incomuns. Sofrimento e mortes devido 

96   Mais detalhes em Ética Animal (2018).



202

LUCIANO CARLOS CUNHA

à fome, doenças ou predação são tão comuns que raramente aparecem na 
mídia. Quando aparecem, tendem a ser trivializados, ou mesmo romantiza-
dos, devido à visão tendenciosa (discutida no item 9 do capítulo 8), de que 
o sofrimento não importa quando é natural. Assim, a situação dos animais 
explorados surge mais facilmente à mente dos defensores dos animais do que 
outros danos abundantes, mas raramente citados, como os danos naturais 
(abordados no capítulo 8) e os assassinatos em massa, para fins ambientalistas, 
de animais de  “espécies invasoras” (abordados no capítulo 7).

Humanos normalmente convivem com cães e gatos, e alguns os 
resgataram pessoalmente  de situações de abandono. A intensidade emo-
cional de suas experiências pode enviesar sua avaliação da frequência com 
que esses animais são afetados. Um estudo da Animal Charity Evaluators 
(2016b) aponta que, de todos os animais terrestres domesticados mortos 
por humanos nos EUA, mais de 99,6% são utilizados para consumo, 0,2% 
são usados em laboratórios, 0,07% são usados para vestimentas, e 0,03% são 
mortos em abrigos de animais. No entanto, 66% das doações a organiza-
ções de defesa animal nos EUA são direcionadas a abrigos de animais “de 
companhia”, 32% a grupos com atividades mistas ou diversas, apenas 0,8% 
vão para organizações relacionadas a animais utilizados para consumo, e 
0,7% vão para organizações centradas em animais em laboratórios. Note 
também que essa análise não inclui os animais aquáticos, que, como vimos 
no item anterior, representam a imensa maioria dos animais explorados, 
e também não inclui os animais que vivem na natureza e são vítimas de 
danos naturais, que, como vimos no capítulo 8, são gigantescamente mais 
numerosos do que os animais explorados.  

A presença da heurística de disponibilidade também ajuda a explicar 
porque tantas pessoas têm uma visão otimista da vida na natureza. A mídia 
(jornais, revistas, documentários) mostra animais que não são representati-
vos das populações dos animais na natureza. Por isso, quando pensam em 
um animal na natureza, a maioria imagina um grande mamífero adulto, 
ou talvez algum outro vertebrado. Esses são uma minúscula minoria dos 
animais na natureza. A gigantesca maioria dos animais são invertebrados. 
Além disso, a esmagadora maioria dos animais são muito jovens que mor-
rem pouco depois de nascer. 

Por exemplo, nos últimos 55 anos, das 153 capas da National Geographic 
que destacaram imagens de animais, apenas 9 capas destacaram inverte-
brados (5,88% das capas), apesar de estes serem mais de 99,999999% dos 



203

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

animais na natureza. Mais de 60% das capas destacaram mamíferos, que são 
menos de 0,0000001% dos animais no planeta. E, 20% das capas destacaram 
aves, que são menos de 0,00000001% dos animais vivendo na natureza97.

A heurística de disponibilidade é também uma das principais razões 
pelas quais as pessoas negligenciam questões relacionadas ao futuro: quando 
pensam em seres que podem ajudar, o que vem às suas mentes são seres que 
existem atualmente. Veremos, nos próximos dois itens, o porquê de isso ser 
um viés, e as razões para nos importarmos com o futuro.

8. Viés temporal

O viés temporal nos influencia a avaliar equivocadamente a importância 
de um acontecimento, com base na época em que ele acontece. Esse viés 
prejudica nossa avaliação sobre a importância de um problema e também 
sobre a eficiência de nossas estratégias. 

A maioria de nós se importa mais com um acontecimento quanto mais 
próximo no futuro ele estiver. Por exemplo, se, com uma mesma quantia 
de recursos, podemos, ou evitar um dano que aconteceria daqui um ano, 
ou um dano duas vezes maior que aconteceria daqui a dez anos, muitos 
prefeririam a primeira opção. É claro, se certo evento tornaria tudo pior 
dali para frente, temos razões para fazer com que ele aconteça o mais tarde 
possível, mas, a época em que um evento acontece não é, em si, relevante 
para o seu valor ou desvalor. Além disso, muitos utilizam o parâmetro da 
proximidade temporal como critério para avaliar a eficiência de estratégias. 
Isso é um erro porque a eficiência em evitar danos diz respeito à quantidade 
total de danos evitados com uma mesma quantia de recursos. Isso não depende 
da quantidade de danos evitados primeiro. Uma proposta pode ser mais 
eficiente no total, mesmo que diminua menos danos em curto prazo (pois 
pode, em longo prazo, diminuir uma quantidade maior de danos com a 
mesma quantidade de recursos, sendo, assim, mais eficiente). 

Vejamos um exemplo. Suponhamos que, com uma mesma quantia 
de recursos, a proposta A diminui inicialmente 1000d (sendo “d” uma 
medida fictícia de danos), e a proposta B diminui inicialmente apenas 50d. 
Se contarmos somente o curto prazo, a proposta A parece mais eficiente. 
Contudo, imaginemos que, ainda com os mesmos recursos, a proposta B 
continue a diminuir danos, com uma taxa crescente de danos diminuídos 

97   Sobre essas estatísticas, ver Newman (2014) e Ética Animal (2017d).



204

LUCIANO CARLOS CUNHA

por unidade de tempo e, em 5 anos, minimizou 100.000d. A proposta A, 
ao contrário, teve decrescida sua taxa de danos diminuídos por unidade 
de tempo e, após 5 anos, minimizou 50.000d. Após essa data, os recursos 
terminaram e ambas as propostas pararam de diminuir danos. A proposta 
B teve o dobro de eficiência. A aparência de que A é mais eficiente é ilusória. 
Tal ilusão acontece devido a que percebemos mais imediatamente os efeitos 
dela, e demoramos mais a perceber os efeitos da proposta B. 

9. Por que se preocupar com o futuro 

Agora que entendemos o viés temporal, podemos entender a impor-
tância do futuro98. Para entendermos como a preocupação com o futuro se 
aplica à consideração de todos os seres sencientes, façamos uma analogia 
com o raciocínio prudencial. Suponhamos que alguém se preocupa com o 
seu próprio bem. Essa pessoa quer que, em sua vida inteira, ocorra o máximo 
daquilo que é bom para si e o mínimo daquilo que é ruim para si. Imagine-
mos que essa pessoa se depara então com dois cursos de ação possíveis. No 
primeiro, ela desfrutará de uma grande felicidade nos próximos cinco anos, 
mas terá um grande sofrimento pelos trinta anos seguintes. No segundo, ela 
desfrutará de uma felicidade mínima nos próximos 15 anos, mas, depois, 
terá uma felicidade enorme que durará vinte anos. Na segunda opção, é 
maior a quantidade de coisas positivas experimentadas durante sua vida 
inteira. Assim, se o que tal pessoa busca é maximizar o que é melhor para 
ela, deve escolher a segunda opção. Ela não estaria tomando uma decisão 
inteligente se escolhesse a primeira opção, baseando-se no fato de a felici-
dade maior acontecer primeiro. Não faz sentido dar um peso diferenciado 
a cada momento, dependendo da época em que ele acontece, justamente 
porque o quão bom ou ruim é um evento não depende do momento em 
que acontecerá.

O raciocínio que decorre da consideração de todos os seres sencientes 
é análogo. A diferença é que consideraremos igualmente todos aqueles que 
poderemos afetar. Contudo, não há porque limitar essa consideração aos seres 
sencientes vivos agora ou que nascerão em um futuro próximo, uma vez que, 
com nossas decisões, podemos afetar também os seres sencientes que viverão 
em um futuro distante. E, uma vez que tais seres serão igualmente capazes de 
sofrer e desfrutar, não faz sentido dar um peso menor ao seu bem. 

98   Mais detalhes em Ética Animal (2019).



205

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Assim, se nossa meta é conseguir influenciar da melhor maneira 
possível o modo como serão afetados os seres sencientes, o que temos de 
fazer é imaginar e comparar várias histórias completas do mundo, desde 
agora até o fim dos tempos. Aquela que ocorrerá depende de qual estratégia 
escolhermos. Nos perguntaremos: qual estratégia teria o melhor resultado 
para os seres sencientes desde agora até o fim dos tempos? Infelizmente, 
os defensores dos animais geralmente preferem certa estratégia com base 
no impacto sobre os animais vivos atualmente ou de um futuro próximo. 
Ao fazerem isso, não estão se preocupando com qual será a melhor história 
completa. Determinada estratégia que parece melhor se olharmos apenas o 
curto prazo pode ser muito pior, se levarmos em conta o total.

Poderia ser objetado que podemos prever melhor o que vai acontecer 
em um futuro próximo. Isto é verdade, mas a eficiência de uma estratégia 
depende do seu impacto esperado, e, não, no grau de certeza que podemos 
ter sobre os resultados. Por exemplo, entre a certeza de salvar três animais 
ou a alta probabilidade de salvar 10 mil animais, a segunda alternativa cla-
ramente é melhor (mesmo que seja difícil estimar com precisão essa alta 
probabilidade99).

A quantidade de seres sencientes que existirão no futuro é tão imen-
samente maior que é difícil imaginar uma comparação. Levando em conta a 
quantidade total de seres sencientes desde o início até o final dos tempos, é 
muito provável que a imensa maioria dos seres sencientes da história exis-
tirá no futuro. Tendo isso em vista, é injustificável se importar apenas ou 
preferencialmente com os seres que existem no presente ou em um futuro 
próximo. E, é possível afetar agora, positiva ou negativamente, um número 
gigantesco de seres futuros, de acordo com o tipo de visão de mundo que 
fomentamos. Vejamos.

Um conceito importante nessa discussão é o que se chama de “ris-
cos-s” (que significa riscos de sofrimento100). Esses riscos existem devido à 
possibilidade do desenvolvimento de novas tecnologias que afetariam nega-
tivamente os seres sencientes de maneira massiva. No passado, exemplos 
foram o desenvolvimento da pecuária industrial e de novas tecnologias 
de armamento. Uma possibilidade futura são as tentativas de expandir 
o território natural na Terra ou em outros corpos celestes, discutidas no 

99   Mais detalhes em Ética Animal (2019).

100   Sobre riscos-s, ver os trabalhos de Althaus e Gloor (2016), Baumann (2017), Daniel (2017) e Tomasik 
(2013; 2015b).



206

LUCIANO CARLOS CUNHA

item 16 do capítulo 8. Essas tentativas, motivadas por ideais ambientalistas 
e antropocêntricos, criam as condições nas quais os processos naturais 
maximizam a quantidade de animais que vêm ao mundo apenas para sofrer 
intensamente. Outro exemplo, como aponta Tomasik (2013; 2015b), é a 
possibilidade de no futuro haver o desenvolvimento de novas formas de 
senciência (por exemplo, em meios digitais) e tais seres não receberem 
consideração moral devido a não pertencem à espécie humana, ou devido 
a não serem orgânicos. Esse tema já foi abordado na ficção científica. Por 
exemplo, no filme “A.I. – Inteligência Artificial”, de Steven Spielberg, lan-
çado em 2001, David é um robô senciente que possui a aparência idêntica 
à de uma criança humana, e é programado para amar os seus pais. Ele é 
adotado por Mônica e Henry, um casal de humanos. Após David se envolver 
em um incidente do qual não teve culpa, Henry, seu pai adotivo, defende 
devolvê-lo aos seus criadores para que seja destruído. Isto é, devido a não 
ser orgânico, David sofre discriminação, uma vez que tal coisa não seria 
considerada aceitável no caso de uma criança humana. Assim, não é apenas 
o especismo e o ambientalismo que representam uma grande ameaça aos 
seres sencientes: essa ameaça também surge da discriminação baseada no 
tipo de substrato do ser senciente.

É difícil imaginar com precisão como será o futuro distante se agirmos 
de um modo ou de outro. Mas, podemos nos basear na evidência disponível 
sobre como as mudanças sociais duradouras acontecem. Essas evidências 
indicam que difundir a consideração moral dos seres sencientes e rejeitar 
as perspectivas que os desfavorecem (como o especismo, o ambientalismo, 
a veneração pelos natural e a discriminação baseada no tipo de substrato) 
é uma estratégia que tem alta probabilidade de prevenir o sofrimento em 
longo prazo, pois poderia interromper o desenvolvimento de uma nova 
tecnologia que poderia prejudicar enormemente os seres sencientes. O 
mesmo se pode dizer das campanhas que têm como objetivo a conscienti-
zação sobre o risco de sofrimento no futuro.	

10. Viés da proporção

O viés da proporção é a ideia de que a quantidade razoável de recursos 
a se investir em um problema depende da proporção de tal problema que é 
possível resolver. Isso só seria plausível se todos os problemas tivessem o 
mesmo tamanho. Resolver uma proporção maior de um número de casos 
menor não necessariamente indica maior eficiência. Por exemplo, supo-



207

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

nhamos que a entidade A cuida de 200 pacientes, e a B, de 1000 pacientes, 
em situações igualmente ruins. Com uma mesma quantia de recursos, a 
entidade A ajuda 100 pacientes, e a entidade B ajuda, em igual medida, 200 
pacientes. A entidade A ajuda 50% de seus pacientes, e a entidade B ajuda 
somente 20%. Mas, isso não torna a entidade A mais eficiente. A entidade B 
tem o dobro de eficiência: ajuda, com o mesmo recurso, o dobro de pacientes 
(50% dos pacientes de A são 100 pacientes, e 20% dos pacientes de B são 
200 pacientes).

O viés da proporção se faz presente em algumas objeções à proposta 
de ajudar os animais na natureza, ou em objeções à preocupação com o 
futuro. Muitas vezes, é apontado que tais problemas atingem uma quanti-
dade tão gigantesca de indivíduos que, mesmo que consigamos ajudar uma 
quantidade enorme deles, isso seria ainda uma fração pequena do problema 
(e que, deveríamos então investir em resolver outros problemas). Como 
deve estar claro agora, isso é um viés. O que importa, para medirmos a 
eficiência no uso de recursos em evitar danos, é a quantidade real de danos 
que conseguimos evitar com uma mesma quantia de recursos, e não o que 
isso representa em termos da proporção do total de cada problema. 

11. Viés da proporção temporal

Uma variação do viés da proporção, que chamarei de viés de proporção 
temporal, consiste em avaliar a eficiência de uma decisão comparando-a 
com a situação antes da tomada da decisão, e, não, com os vários cursos de 
ação disponíveis no momento da decisão. Por exemplo, imaginemos que 
nos deparamos com uma situação que possui um saldo negativo de -500, 
e que não temos como diminuir tal saldo negativo. Contudo, podemos 
impedi-lo de aumentar. Suponhamos que nossas únicas opções são fazer 
que o saldo fique: a) em -1000, b) em -2000, c) ou em -3000. Imaginemos 
que conseguimos mantê-lo em -1000. Alguém, que não conhece as outras 
possibilidades, poderia pensar que não fomos eficientes em prevenir o 
dano, ou mesmo que fomos contraproducentes (pois o dano dobrou, em 
comparação à situação anterior). Contudo, dado que escolhemos a opção 
menos pior de todas possíveis, fomos o mais eficientes que poderíamos em 
prevenir danos. 

Um exemplo de viés de proporção temporal é quando se afirma 
que defender os animais é inútil porque, apesar do movimento de defesa 
animal, a exploração animal tem aumentado consideravelmente ao longo 



208

LUCIANO CARLOS CUNHA

dos anos. Como deve estar claro agora, o que é necessário considerar para 
avaliar o desempenho do movimento de defesa animal é o quão pior o 
mundo seria sem a sua existência, e não como o mundo era antes de sua 
existência.

Isso não quer dizer que é impossível que o movimento de defesa animal 
tenha sido (ou venha a ser) pouco eficiente, ou mesmo contraproducente. 
Quer dizer apenas que o aumento da exploração animal ao longo dos anos 
não é um bom parâmetro para se medir o desempenho do movimento de 
defesa animal. Uma maneira de o movimento de defesa animal ser con-
traproducente é incentivar, sem querer, visões de mundo que dão origem 
a cenários que são ainda mais eficientes do que a exploração animal em 
produzir sofrimento e morte para os animais. Isto é, mesmo que o movi-
mento de defesa animal tivesse conseguido (ou venha a conseguir) diminuir 
os números da exploração animal, isso não indica que necessariamente a 
quantidade total de danos para os animais diminuiu (outras formas de dano 
para os animais que não decorrem de sua exploração poderiam ter aumen-
tado). Um exemplo, como veremos no item 13, é quando o não consumo de 
animais é divulgado por razões ambientalistas ou antropocêntricas, pois a 
predominância de tais visões aumenta muito a probabilidade de os cenários 
futuros gerarem um sofrimento gigantescamente maior.

12. Olhando só para os efeitos negativos ou só para os efeitos 
positivos

Não é incomum as pessoas considerarem suficiente para rejeitarem 
certo curso de ação o fato de ele resultar em algum dano, e igualmente sufi-
ciente para aceitarem certo curso de ação o fato de ele resultar em algum 
benefício. O problema com isso é que, normalmente, cada curso de ação 
não causa somente danos ou somente benefícios. É possível que certo curso 
de ação cause danos, mas evite danos maiores. Igualmente, é possível que 
certo curso de ação promova benefícios, mas cause danos maiores, impeça 
outros benefícios maiores, ou simplesmente cause benefícios menores do 
que outras opções disponíveis.  

Assim, o fato de um curso de ação produzir um benefício é uma razão 
para o escolhermos, mas não necessariamente uma razão conclusiva (pois é 
possível que produza mais danos do que benefícios, ou que outros cursos de 
ação tenham resultados melhores). Igualmente, o fato de certo curso de ação 
produzir um dano é uma razão para o rejeitarmos, mas não necessariamente 



209

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

uma razão conclusiva (pois é possível que todos os outros cursos de ação 
produzam danos piores). Isso não quer dizer que, se um curso de ação causa 
danos, mas causa benefícios maiores, então que automaticamente temos 
justificativa para escolhê-lo. Esse pode não ser o caso, pois é possível que 
outros cursos de ação tenham resultados melhores (por exemplo, cheguem 
na meta positiva causando um dano menor). 

Se é tão óbvio que cada curso de ação normalmente causa danos e 
também benefícios, por que normalmente as pessoas tendem a aceitar ou 
a rejeitar automaticamente certo curso de ação com base em apontar que 
este causa, respectivamente, um benefício ou um dano? Há vários motivos. 
Um motivo provável é que, desse modo, nos enganamos imaginando que 
uma questão é simples, e isso nos poupa o trabalho de pensar sobre uma 
questão que é, na verdade, bastante complexa. Outro motivo possível é que 
certos danos e benefícios tendem a ser mais facilmente percebidos, enquanto 
outros não, embora estejam presentes igualmente (e, muitas vezes, em 
maior medida). Por exemplo, danos que decorrem de atos são muito mais 
facilmente percebidos do que os que decorrem de omissões, e o mesmo vale 
para danos decorrentes da exploração, em comparação a efeitos colaterais; 
danos decorrentes de ação humana em comparação a danos naturais; e danos 
que acontecem no presente ou em um futuro próximo, em comparação a 
danos que demorarão mais para acontecer. 

Um exemplo: normalmente, a defesa da preservação ambiental é vista 
pelos ativistas da causa animal como algo totalmente positivo, pois as práticas 
humanas que afetam o meio ambiente tendem a afetar negativamente os 
animais que lá vivem. Isso é verdade, mas, como vimos no item 2 do capítulo 
8, agora que sabemos como são as vidas típicas dos animais na natureza, 
em decorrência dos processos naturais, não podemos computar apenas os 
danos que as campanhas de preservação ambiental impedem de acontecer: 
temos de computar também os danos que elas (mesmo sem intenção) fazem 
surgir. Por exemplo, o surgimento de uma nova floresta pode até resultar 
no nascimento de animais com vidas predominantemente positivas, mas, 
como vimos item 2 do capítulo 8, a probabilidade é sempre de que resulte 
em uma quantidade imensamente maior de animais com vidas com pre-
dominância de sofrimento extremo. Desse modo, é muito importante, em 
vez de pensarmos em termos de “preservar ou destruir” o meio ambiente, 
distinguir entre “manter o meio ambiente da maneira que é naturalmente” 
e “manter o meio ambiente da maneira que mais beneficie os animais ali 
inseridos”. O primeiro tipo de meta é amplamente buscado, com inúmeras 



210

LUCIANO CARLOS CUNHA

campanhas, e consegue um apoio fervoroso. O segundo tipo, embora tenha 
fortes razões a seu favor (como vimos no capítulo 8) raramente é aceita, 
principalmente por se pensar ingenuamente que manter o meio ambiente 
do modo como é naturalmente beneficia os animais ali inseridos. 

Se estivermos realmente preocupados com os seres sencientes afe-
tados por nossas decisões (e não com nós mesmos), o que nos importará é 
o que acontecerá com eles, e não, se o dano decorre da exploração ou se é 
efeito colateral; se é antropogênico ou natural; se acontecerá em um futuro 
próximo ou distante etc. Enfim, teremos de fazer um balanço honesto dos 
danos e benefícios prováveis de cada curso de ação, e não, levar em conta 
somente o dano ou somente o benefício, de acordo com o que já queremos 
adotar de antemão. Teremos de levar em conta também os efeitos indiretos 
de cada decisão, incluindo principalmente a maneira como nossa escolha 
influencia outras pessoas a tomarem decisões ao longo do tempo. Esse 
aspecto é crucial e será discutido no item a seguir. 

13. Negligência do impacto do ideal promovido 

Uma ideia amplamente compartilhada por ativistas da causa animal 
é a de que um aumento no número de pessoas que não consomem produ-
tos de origem animal tem consequências igualmente boas para os animais 
independentemente da motivação que os leva a parar de consumir os produtos 
da exploração animal (por exemplo, por preocupação pelos animais, por 
razões antropocêntricas como de saúde, ou por razões ambientalistas). É 
dito que “para os animais não importa o motivo; o que querem é não sofrer 
ou morrer”. Consequentemente, essas pessoas divulgam todo tipo de argu-
mento que poderia levar alguém a não consumir animais. Contudo, o que 
essa visão não leva em conta é que motivações diferentes tem consequências 
diferentes em longo prazo, devido ao ideal que elas difundem. 

Além de perdermos uma oportunidade de defender a consideração 
dos seres sencientes, se afirmamos que uma razão para não consumirmos 
os animais é que isso é melhor para a nossa saúde, ou porque seria melhor 
de um ponto de vista ambientalista, estamos, sem querer, a enfatizar que o 
sofrimento e as mortes dos animais não são suficientes para que devamos 
rejeitar a exploração animal. E, ironicamente, é exatamente essa visão que 
faz com que a exploração animal exista e continue. O mesmo pode ser dito 
de outras estratégias similares, como quando se diz que a experimentação 
animal deveria ser rejeitada porque os humanos correm risco ao tomarem 



211

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

medicamentos testados em não humanos. Outro exemplo seria apontar 
que a violência contra não humanos conduz à violência contra humanos, 
e também as tentativas de convencer as pessoas a não consumirem animais 
afirmando que esses são nojentos, ou que tal consumo não é natural. Enfim, 
o reforço oculto do especismo está presente em qualquer discurso que 
subentenda que os danos para os animais não são razões suficientes para 
rejeitarmos as práticas especistas. Tais discursos têm um impacto negativo 
multiplicado quando surgem por parte de defensores dos animais, mesmo 
que a intenção seja a oposta. A percepção do público geral é: “se mesmo os 
ativistas pensam que o sofrimento e as mortes dos animais não são sufi-
cientes para que a exploração deva ser abolida, então provavelmente não 
há nada de errado com prejudicar os animais”.

Poder-se-ia objetar que, se por razões indiretas (antropocêntri-
cas ou ambientalistas, por exemplo) as pessoas deixarem de explorar os 
animais, será depois mais fácil mudar as outras atitudes especistas que 
elas possuem, pois já não terão mais a motivação autointeressada para 
continuar defendendo o especismo. Poderia ser dito que, se o fato de os 
humanos pararem de comer animais agora (seja lá por qual razão) tornar 
muito mais fácil difundir o antiespecismo no futuro (e, consequente-
mente, mudar a situação dos animais), então, essa estratégia seria mais 
eficiente para alcançar as metas antiespecistas do que a própria difusão do 
antiespecismo agora. Se tivéssemos os dados empíricos que apontassem 
nessa direção, saberíamos, então, que essa estratégia é mais eficiente. 
Contudo, na falta de estudos que apontem nessa direção, parece então 
mais eficiente combater diretamente o especismo. Na falta de razões para 
se pensar que uma estratégia é melhor do que outra, a estratégia direta 
parece preferível. Além disso, existe também a possibilidade, mencionada 
antes, de o discurso presente nas estratégias indiretas reforçar ainda mais 
o especismo. É importante enfatizar também que essa estratégia, apesar 
de apelar a razões indiretas para se deixar de explorar os animais, possui 
uma meta antiespecista, e isso é diferente do discurso que apela a razões 
indiretas justamente por não compartilhar da meta antiespecista. É esse 
segundo tipo de discurso que abordaremos a seguir.

Nenhum outro movimento que luta contra uma discriminação argu-
menta da maneira que é comum no movimento de defesa animal. Por 
exemplo, alguém não estaria defendendo a consideração das mulheres se 
argumentasse que uma razão para não estuprar é o risco de o estuprador 
contrair uma doença venérea. A abundância, dentro do movimento de 



212

LUCIANO CARLOS CUNHA

defesa animal, de argumentos que não defendem as vítimas pode revelar 
um desconhecimento da argumentação básica no debate sobre ética animal 
por parte dos ativistas. Contudo, pode também revelar o especismo dos 
próprios ativistas. Vejamos.

O termo veganismo é normalmente utilizado em referência à prática 
de buscar evitar explorar os animais (seja na alimentação, vestimenta, entre-
tenimento etc.). Nesse entendimento comum do termo, fica subentendido 
que as pessoas veganas defendem que a exploração animal é injusta e deveria 
ser abolida. Ou seja, seria o modo como alguém que rejeita o especismo 
se posicionaria em relação à exploração animal. Contudo, incrivelmente, 
não é assim que pensam muitas pessoas que se intitulam veganas. Várias 
dessas pessoas defendem algo como “assim como temos todo o direito de 
não participarmos da exploração animal, outras pessoas têm todo o direito 
de fazê-lo se assim desejarem: é opção pessoal”. 

Por exemplo, Lemos (2019, s/p) afirma “eu não como carne porque 
não me sinto bem em comer uma criatura que foi morta”, mas lamenta que “o 
preço da carne está subindo no Brasil. Isso significa que muitas famílias não 
vão poder se alimentar do jeito que querem porque não têm dinheiro. Muito 
triste”. E conclui: “Temos direito de fazer escolha [...] agora, tentar impor?? 
[...] Ah, mas você tem que ser vegano como eu. Não, ninguém tem que nada”. 

Isso acontece porque existem pessoas que excluem produtos de origem 
animal por outras razões que não devido a uma rejeição do especismo. Por 
exemplo, há quem o faça por preocupação com a própria saúde; devido ao 
impacto ambiental da exploração animal; ou por pensar que a exploração 
sobre não humanos está conectada com a exploração sobre humanos. Já 
outras pessoas afirmam que são veganas “por causa dos animais”, mas com 
isso querem dizer que não se sentem bem em elas próprias prejudicarem um 
animal e, por isso, defendem que não há nada de errado se outras pessoas 
quiserem causar sofrimento e morte aos animais. Essas pessoas não são 
contrárias à exploração animal. Sequer estão realmente preocupadas com os 
animais. Estão preocupadas apenas em exigir que elas próprias não tenham 
de prejudicar os animais. Ou seja, não lutam pelos animais, e sim, por elas 
mesmas. Não veem o modo como os animais são afetados como uma ques-
tão de justiça, e sim, como de preferência pessoal, como quem diz “não me 
sinto bem em vestir camiseta azul, mas, quem desejar vestir, não há nada 
de errado com isso”. Esse discurso faz sentido no caso da escolha da cor da 



213

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

camiseta, uma vez que tal escolha não termina em morte e sofrimento de 
ninguém. Obviamente, não se pode dizer o mesmo da exploração animal.

Por isso, é importante enfatizar aqui uma implicação prática óbvia (e 
importante) da consideração moral: se me importo com o bem de alguém, 
vou querer que todo mundo o respeite, e não apenas eu. Isto é, reconhecer 
que devo respeitar alguém implica reconhecer que todos os outros devem 
respeitá-lo igualmente. Se alguém nega essa implicação, é porque não se 
importa realmente com esse alguém. Ou seja, as pessoas que mantêm o 
discurso “sou vegano, mas quem quiser tem todo o direito de matar os 
animais” negam que os animais devam receber consideração moral. Isso é 
óbvio, mas não é muito perceptível dada a prevalência do especismo. Se as 
vítimas fossem humanas, dificilmente alguém acreditaria em quem afirmasse: 
“me preocupo com essa criança, e por isso não causo sofrimento a ela nem 
a mato, mas defendo que, quem quiser, tem todo o direito de fazê-lo”. 

O discurso dessas pessoas revela que, apesar de não consumirem 
animais, possuem uma posição moral que é exatamente igual àquela dos 
que consomem animais, pois o especismo antropocêntrico não diz que há 
obrigação de desconsiderar os animais não humanos: em vez disso, nega a 
obrigação de considerá-los. Assim, o que essas pessoas estão defendendo é 
a visão tradicional em relação aos animais não humanos, que reivindica 
um alegado “direito” humano de causar sofrimento e morte aos animais 
(ainda que elas mesmas escolham não exercer esse suposto “direito”). 
Novamente, não há nenhum outro movimento que lute contra alguma 
discriminação que afirme coisas similares. Por exemplo, alguém defini-
tivamente não seria um abolicionista se afirmasse que ele, pessoalmente, 
não tem escravos, mas que “defende o direito de outras pessoas terem, se 
assim desejarem”.

O discurso por parte de pessoas veganas, de que ser vegano é uma 
questão de amor, e não de justiça, também revela que há pessoas veganas 
que não reconhecem obrigações diante dos animais não humanos, isto é, 
sequer reconhecem que os animais não humanos devem receber consi-
deração moral. Por exemplo, Gomes (2019, s/p) afirma que o “veganismo 
é a maior representação do verdadeiro amor universal a todos os seres 
vivos”, e em seguida acrescenta que “ninguém é obrigado a ser vegano, 
afinal ninguém ama algo ou alguém por obrigação”. Quando as vítimas são 
humanas, essa visão é amplamente considerada inaceitável. Por exemplo, 
quase ninguém concordaria se fosse dito algo como: “humanos não têm 



214

LUCIANO CARLOS CUNHA

obrigação de não matar outros humanos, afinal, ninguém ama algo ou 
alguém por obrigação”.

Quem adota esse discurso em relação à exploração animal normal-
mente mantém que temos justificativa apenas para mostrar os fatos, “porque 
as pessoas têm o direito de saber o que acontece”. Por exemplo, Santos (2020, 
s/p) defende que “ninguém é obrigado a se tornar vegano ou vegetariano, 
mas todos possuem sim o direito de refletir e saber da triste realidade, que 
vive escondida dos nossos olhos”. Essas pessoas estão defendendo o direito 
dos humanos em terem acesso a informações, e não defendendo os animais. 
Defendem que é correto mostrar como sofrem os animais na exploração. 
Contudo, mantêm que é uma afronta discutir as posições morais que as 
pessoas assumem. Por isso, defendem que não devemos criticar o espe-
cismo (algumas dessas pessoas condenam inclusive mostrar os fatos sobre 
a exploração animal, alegando que isso poderia ser ofensivo para algumas 
pessoas). Fernandes (2018, s/p), por exemplo, prescreve: “publique vídeos 
informativos veganos [...] não se intrometa na dieta e estilo de vida de ter-
ceiros [...] lembre-se que ninguém é obrigado a nada”. 

Um primeiro problema grave com esse argumento é que a conclusão 
(“há um dever de não obrigar os outros a respeitarem os animais”) não se 
seguiria nem mesmo se a premissa (“ninguém é obrigado a nada”) fizesse 
sentido. Ora, se ninguém for obrigado a nada, então, não temos a obrigação 
de não nos intrometermos “na dieta e estilo de vida de terceiros” e, portanto, 
não fazemos nada de errado se obrigamos os outros a respeitarem os ani-
mais. O segundo problema é que, muito provavelmente, o que essas pessoas 
querem dizer é que temos obrigações perante a humanos, mas não perante 
a animais não humanos. Contudo, como já discutimos detalhadamente nos 
capítulos 2 e 3, essa posição é injustificável porque as únicas razões que real-
mente explicam por que temos obrigação de respeitar humanos implicam 
ao mesmo tempo que temos a mesma obrigação diante de todo e qualquer 
ser senciente. O terceiro problema é que o argumento fala de uma situação 
irreal, como se os defensores dos animais tivessem poder de decidir o que 
as pessoas irão comer. O que os ativistas antiespecistas fazem é informar. 
Informar não inclui apenas descrever a situação dos animais; inclui também 
apresentar os argumentos éticos que mostram que é injusto discriminá-los 
(e, consequentemente, que temos a obrigação de respeitá-los e que, por 
exemplo, direitos legais deveriam proteger os seus interesses, assim como 
protegem interesses equivalentes de humanos). Assim, é simplesmente uma 
estratégia de retórica desonesta retratar o fato de se argumentar a favor 



215

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

da existência de uma obrigação como sendo uma imposição, e ao mesmo 
tempo retratar a imposição real (causando sofrimento e morte a um número 
gigantesco de seres) como uma questão de “opção pessoal” e “estilo de vida”. 
Obviamente, a melhor maneira de nos comunicarmos ao defendermos a 
igual consideração de todos os seres sencientes é falarmos de maneira res-
peitosa com quem ainda consome animais, pois isso é essencial para que 
reflitam sobre o especismo. Contudo, isso é completamente diferente de 
dizer que “quem quiser, tem todo o direito de causar sofrimento e morte 
aos animais”, ou que “tudo é uma questão de opção pessoal”.

Também não são incomuns afirmações como “o que há de errado 
com a exploração animal é a grande quantidade de animais mortos em 
escala industrial, por isso, não há nada de errado com a exploração animal 
em pequena escala” ou “o que há de errado com a exploração animal em 
escala industrial é que é um resultado do uso da tecnologia, por isso, não 
há nada de errado com a exploração animal que utiliza métodos artesanais”. 
Essas posições provavelmente são mantidas por preocupação com extinção 
de espécies, por uma aversão à tecnologia (por não ser considerada algo 
natural), ou com o esgotamento dos “recursos naturais” (o que evidencia 
que os adeptos dessas posições enxergam os animais não humanos como 
meros recursos). Tais posicionamentos negam que devemos respeitar os 
animais não-humanos. Seus proponentes são, muitas vezes, pessoas que 
se intitulam veganas. Por essas e outras razões101, vários defensores dos 
animais têm enfatizado o termo “antiespecismo”, em vez de “veganismo”, 
para se referir à luta pelos animais102. 

Poder-se-ia pensar que a postura contrária a criticar o especismo é 
adotada por uma questão estratégica, na esperança de que, se apenas mostrar-
mos os fatos, sem criticar o especismo, as pessoas passarão mais facilmente 
a respeitar os animais. Contudo, é muito provável que o motivo real para a 
adoção dessa postura não seja esse, pois essa seria uma estratégia altamente 
ineficaz para mudar a situação dos animais. A situação dos animais não 
humanos só começou a mudar (ainda que lentamente) nas últimas décadas 
do século XX, depois de milhares de anos de civilização, justamente porque 
os argumentos em defesa de sua consideração moral foram apresentados a 

101   Uma razão adicional é que o termo veganismo diz respeito somente a animais explorados por humanos, 
deixando de lado a questão dos danos padecidos pelos animais em decorrência dos processos naturais. 

102   Por exemplo, a página MOVA-SE – Movimento pela Vida Animal Sem Especismo (disponível em https://
www.facebook.com/Mova-se-452687734835582/) enfatiza o termo antiespecismo e contém panfletos com críticas 
às atitudes especistas de pessoas que se intitulam veganas. 



216

LUCIANO CARLOS CUNHA

um público maior. Ao decidir como agir, as pessoas acessam as descrições 
de fatos a partir dos princípios normativos que seguem. Por exemplo, se for 
dito a uma pessoa que um animal sofrerá se ela proceder de certo modo, ela 
verá nisso uma razão para evitar proceder desse modo apenas se aceitar que 
devemos evitar prejudicar os animais. Há duas lições para aprendermos a 
partir disso: 1) limitar-se a descrever os fatos só proporciona alguma mudança 
prática em relação àquelas pessoas que já aceitam considerar os animais não 
humanos (que são a imensa minoria) e; 2) por isso, mostrar que é injustifi-
cável excluir os animais não humanos da consideração moral é crucial para 
mudar as atitudes diante dos animais. Essa mudança tem um potencial de ser 
ainda maior caso se defenda não apenas a consideração moral dos animais 
não humanos, mas a rejeição do especismo (pois rejeitar o especismo implica 
aceitar a igual consideração de todos os seres sencientes).

Assim, o que parece é que a posição que estamos a discutir é adotada 
não por questões estratégicas, mas porque seus proponentes têm uma objeção 
moral a se criticar o especismo. Isso é evidenciado quando alegam que não 
deveríamos defender direitos legais para os animais, ou sequer argumentar 
contra o especismo, porque isso seria “fazer uma imposição” aos outros. 
Afirmam que “cada um tem o seu tempo de despertar”, e que não devemos 
acelerar esse processo porque seria algo invasivo. Muito provavelmente, tais 
pessoas não pensam dessa maneira quando as vítimas são humanas. Não 
defenderiam que os direitos humanos deveriam ser suspensos em respeito 
ao “tempo de despertar” dos que querem assassinar e escravizar humanos. 
Muito menos defenderiam que não devemos condenar o racismo ou o 
sexismo. Na verdade, o que estão a defender é que há um suposto direito 
moral de causar sofrimento e matar os animais não humanos. Por isso é que 
consideram o mero fato de se argumentar contra o especismo uma imposição 
injustificada, mas não pensam o mesmo da proibição de argumentar e nem 
mesmo da matança e tortura sobre os animais não humanos. O fato de se 
inverter as coisas, retratando argumentar contra o especismo e a defesa de 
direitos legais para os animais como imposições injustificadas, e retratando 
a proibição de se questionar o especismo como uma ideia “respeitosa com 
os outros” parece ter como objetivo justamente impedir que se mostre que 
não há nenhuma defesa sólida do especismo.

Esse é um discurso comum por parte de pessoas que se intitulam 
veganas. Uma vez que o termo veganismo é normalmente associado a 
uma defesa dos animais, pode ser um pouco difícil perceber que esse 
discurso é, na verdade, uma defesa do especismo. O que essas pessoas 



217

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

estão a defender é a velha ideia de que não temos obrigações perante os 
animais não humanos. Para termos uma ideia de como esse discurso é 
especista, apesar de aparecer como defesa dos animais, podemos imaginar 
o que pensaríamos de pessoas que se apresentassem como defensoras 
dos humanos afirmando: “o que devemos fazer é somente mostrar que 
é possível não escravizar outros humanos, não torturar crianças, e não 
estuprar, mas sem julgar que essas práticas são injustas, porque isso seria 
impor nosso ponto de vista”. 

Por vezes, é defendido que é difícil as pessoas aceitarem considerar 
todos os seres sencientes e que, então, estrategicamente, devemos primeiro 
fazer com que todas as pessoas aceitem considerar os humanos, para só 
então passarmos a defender os animais não humanos. Há dois problemas 
centrais com essa estratégia. Primeiro, se é difícil que certas pessoas acei-
tem considerar todos os seres sencientes, o remédio para isso é divulgar 
os argumentos a favor dessa consideração, e não adiar essa divulgação. A 
imensa maioria das pessoas que é especista acredita que o especismo tem 
justificativa. Por isso, apresentar os argumentos que mostram que não há 
como justificar o especismo tem um grande potencial de fazê-las mudar. 
Segundo, considerar humanos não torna alguém necessariamente mais 
receptivo a considerar os outros seres sencientes. A maioria das pessoas já 
considera humanos, mas pelas razões erradas: por acreditarem que humanos 
possuem dignidade, uma inteligência superior, uma linguagem, que foram 
feitos à imagem e semelhança de deus etc. Por esse motivo mesmo é que 
são resistentes a aceitar considerar outros seres sencientes. Mas, a razão 
que explica realmente por que os humanos importam (a possibilidade de 
serem prejudicados e beneficiados) implica automaticamente que todo e 
qualquer ser senciente importa. Não há por que esconder essa implicação. 
E, o quanto antes uma ideia começa a ser defendida, antes ela começa a ter 
consequências práticas. Então, estrategicamente, não há por que se adiar 
falar a favor dos animais. Aliás, não há um minuto a se perder. 

Em outras vezes, é sugerido que não deveríamos comparar o especismo 
com o racismo e o sexismo, ou a exploração sobre os animais não humanos 
com a escravidão humana ou com o holocausto, ou mesmo fazer qualquer 
comparação entre humanos e não humanos, porque as pessoas podem se 
ofender com essas comparações103. Ora, mas as comparações precisam ser 
feitas justamente porque quem se ofende com essas comparações é especista, 

103   Ver, por exemplo, a posição de Souza (2016).



218

LUCIANO CARLOS CUNHA

e uma das causas de serem especistas é não conhecerem os argumentos 
que mostram que o especismo é injustificável, e que é análogo ao racismo 
e ao sexismo. Se há algo de errado com essas comparações, é pelo motivo 
oposto: o número de vítimas humanas quase desaparece em comparação 
ao número de vítimas não humanas. 

Quem se ofende com comparar o especismo com o racismo e o sexismo 
simplesmente não entende o que há de errado com essas três formas de 
discriminação. Como vimos no capítulo 3, especismo, racismo e sexismo 
violam igualmente o princípio da igual consideração. Quem acredita que 
o especismo é menos pior do que o racismo e o sexismo simplesmente 
não entendeu o princípio da igual consideração. Quem se ofende com a 
comparação entre racismo e especismo o faz por acreditar que comparar 
humanos a animais não humanos é rebaixar os humanos. Contudo, essa 
crença é exatamente um exemplo de especismo, algo que, como vimos em 
detalhes nos capítulos 2, 3 e 4, não há como justificar. 

A sugestão de não defender os animais não humanos até que todos 
respeitem os humanos, e de não comparar a discriminação sobre os ani-
mais não humanos com discriminações sobre humanos, são muitas vezes 
apresentadas como estratégias para se conseguir um resultado melhor para 
os animais. Contudo, existe a possibilidade de serem defesas das práticas 
especistas apresentadas como estratégias a favor dos animais. Quando alguém 
percebe que certa posição é implausível, mas não quer abrir mão dela, é 
sempre possível manter que questioná-la pode ter o efeito inverso, mesmo 
que isso não seja verdade. Enquanto uma posição do tipo “não devemos 
nos importar com os animais enquanto existirem humanos necessitados” 
é assumidamente especista, uma posição do tipo “vamos nos preocupar 
primeiro com humanos porque isso será melhor para defender os animais”, 
é apresentada como uma defesa dos animais não humanos. O primeiro tipo 
de posição recebe facilmente oposição por parte de quem se preocupa com 
os animais não humanos. Já o segundo tipo, por ser apresentada como defesa 
dos animais não humanos, não recebe a mesma oposição, apesar de propor 
exatamente a mesma coisa.

Assim, é preciso diferenciar duas estratégias para se manter as prá-
ticas especistas. Na primeira, alguém declaradamente discorda da igual 
consideração dos seres sencientes e argumenta a favor do especismo. Como 
argumentei nos capítulos 2, 3 e 4, penso que não existem argumentos sólidos 
a favor do especismo e que, portanto, devemos aceitar a igual considera-



219

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

ção. Contudo, apesar disso, essa estratégia de defesa do especismo não é 
desonesta intelectualmente: ela mantém certa posição e argumenta a favor 
dela. Já na segunda estratégia, alguém afirma que rejeita o especismo, mas 
avisa que jamais deveríamos criticá-lo, pois isso “ofenderia a sensibilidade 
do público”. Essa estratégia, diferentemente da primeira, tem como objetivo 
impedir o debate sobre o especismo. 

Para os proponentes dessa segunda estratégia não importa saber se 
realmente existem ou não boas razões para privilegiarmos humanos e para 
darmos uma atenção maior às discriminações sobre humanos e outros 
problemas que os afetam. Aliás, o objetivo dessa estratégia é justamente 
impedir a discussão sobre essas questões. Isso sugere que, muito provavel-
mente, essa tentativa de impedimento do debate acontece porque sabem que 
não há argumentos sólidos a favor do especismo. Ora, se alguém defende 
uma ideia e tem argumentos sólidos a favor dela, vai querer que as outras 
pessoas que discordam exponham seus argumentos contrários, pois isso 
lhe dará a oportunidade de explicar o que há de errado com esses argu-
mentos. Por outro lado, se alguém não sabe defender a sua ideia, ou sabe 
que a sua ideia está completamente equivocada, mas não quer abrir mão 
dela, provavelmente tentará impedir que essa ideia seja questionada. Um 
exemplo notável é quando defensores de práticas especistas (o que, como 
vimos, inclui várias pessoas que se intitulam veganas) argumentam que os 
antiespecistas deveriam ser proibidos de discutir essas práticas, porque, 
supostamente, só quem participa delas teria o “lugar de fala” sobre elas 
(entendida como “o direito de julgar se elas são justas ou não”). Claramente 
essa é uma tentativa de silenciar o debate.  

Como mencionado, os proponentes de que não devemos criticar 
o especismo muitas vezes apresentam sua proposta como uma sugestão 
estratégica, alertando que poderíamos criar rejeição em algumas pessoas. 
Um problema sério com essa sugestão é que, mesmo se criticar o especismo 
criasse rejeição em algumas pessoas, isso seria insuficiente para apoiar a 
conclusão de que não criticar o especismo teria necessariamente melhores 
resultados, pois criticar o especismo ainda assim poderia fazer com que 
um número muito maior de pessoas passasse a rejeitar o especismo, em 
comparação à estratégia de não criticar o especismo. 

E, como vimos, a “sugestão estratégica” pode ser uma maneira de 
disfarçar uma objeção moral. Dificilmente estratégias similares seriam suge-
ridas em relação a discriminações que afetam humanos. Qualquer um que 



220

LUCIANO CARLOS CUNHA

sugerisse, por exemplo, jamais criticar o sexismo (devido ao risco de “criar 
rejeição no público”) como uma medida para combater essa discriminação 
seria visto com desconfiança, ainda mais quando sequer apresenta alguma 
razão para pensarmos que há uma conexão entre não criticar a discrimi-
nação e a discriminação diminuir. Pelo contrário: parece que, para que as 
atitudes discriminatórias diminuam, é necessário que as discriminações 
comecem antes a serem criticadas. Então, por que esse argumento é aceito 
em relação ao especismo? Provavelmente porque os seus proponentes 
são especistas. Provavelmente possuem uma objeção moral a se criticar o 
especismo: “criticar o especismo ofende alguns humanos, logo, é errado 
criticar o especismo”.

Ora, essa posição é exatamente especista. O interesse menor dos 
humanos em não terem uma crença desafiada recebe peso maior do que 
o sofrimento e as vidas de animais não humanos. O mesmo se pode dizer 
da aversão a se comparar o especismo com formas de discriminação que 
afetam humanos, como o racismo e o sexismo. Essa aversão é injustificável 
justamente por ser especista, pois dá uma importância maior a combater uma 
forma de discriminação porque ela afeta humanos, mesmo que a discrimi-
nação sobre os animais não humanos afete uma quantidade imensamente 
maior de indivíduos, que geralmente estão em uma situação muito pior, e 
haja muito menos pessoas lutando por eles. Isso mostra que o especismo está 
presente inclusive quando os humanos avaliam a importância de cada causa.

Por vezes, a aversão a se comparar racismo e especismo é defendida, 
curiosamente, com um apelo à ideia de igual consideração. O argumento é o 
de que, se não há justificativa para deixar de levar em conta os interesses de 
um ser senciente, então, não devemos comparar o especismo com o racismo, 
ou fazer qualquer outra comparação entre humanos e não humanos, pois 
isso “ofenderia a sensibilidade” de certos humanos, e, assim, não estaríamos 
levando em conta o seu interesse em não ter a sensibilidade ofendida. Essa 
é uma interpretação completamente equivocada da igual consideração. 
Em primeiro lugar, é discutível se deveríamos considerar interesses que, 
eles próprios, violam a igual consideração. Os próprios proponentes desse 
argumento dificilmente responderiam afirmativamente se as vítimas fossem 
humanas. Por exemplo, não diriam que devemos evitar defender a igual 
consideração entre humanos em respeito aos racistas que se sentiriam 
ofendidos. Se pensam que, no caso do especismo, temos de levar em conta 
a possibilidade de “ferir a sensibilidade” dos especistas ao compararmos o 
especismo com discriminações que afetam humanos, então é porque são, eles 



221

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

próprios, especistas. Em segundo lugar, mesmo que estivéssemos tratando 
de interesses humanos que não violam a igual consideração, levar em conta 
esses interesses não implica necessariamente que temos de atendê-los. O 
que o princípio da igual consideração diz é que os interesses de um indi-
víduo devem receber o mesmo peso que interesses semelhantes de outros 
indivíduos. Isso não implica que necessariamente devemos atender esses 
interesses do indivíduo em questão: pode acontecer que, se atendermos 
esses interesses, um número maior de interesses igualmente importantes 
(ou mais importantes) de outros indivíduos deixem de ser atendidos (por 
vezes, de um número muito maior de indivíduos). Por essa razão, o apelo à 
igual consideração não pode sustentar a aversão a se comparar o especismo 
e formas de discriminação que afetam humanos.

A discussão acima sugere que, comparando-se um mundo com pes-
soas que não consomem animais, mas defendem as práticas especistas, com 
um mundo com ativistas antiespecistas, as consequências em longo prazo 
para os animais provavelmente serão muitíssimo diferentes. As primeiras 
não tentarão fazer com que a exploração animal seja abolida. Muito menos 
tentarão fazer com que a situação dos animais como um todo melhore. 

Como discutimos no capítulo 8, se alguém considera realmente os 
animais, vai querer ajudá-los, independentemente de se a origem do dano 
surge de práticas humanas ou de causas naturais. Em contrapartida, se 
alguém não consome animais por razões antropocêntricas ou ambienta-
listas, não necessariamente desejará prevenir os danos naturais (ou mesmo 
os antropogênicos) que os animais sofrem (poderá até mesmo ser contrário 
a ajudar104). Além disso, a difusão do não consumo de animais por razões 
antropocêntricas e ambientalistas, por divulgar esses ideais, pode levar as 
pessoas a aprovarem outras medidas antropocêntricas e ambientalistas 
muito prejudiciais aos animais, muitas vezes gerando uma quantidade de 
sofrimento e de mortes (por incrível que possa parecer inicialmente) mui-
tíssimo maior do que a própria exploração animal (como discutimos em 
detalhes em todo o capítulo 8). 

Um aumento no número de pessoas que não consomem animais 
necessariamente diminui a quantidade de animais que seriam explorados, 
mas, não necessariamente diminui a quantidade de animais sofrendo como 
um todo. Os animais são prejudicados não apenas pela exploração, mas, por 
104   Um estudo conduzido pela Animal Charity Evaluators (2016a) fornece evidências de que  tentar influenciar 
a diminuição do consumo de produtos de origem animal com argumentos ambientalistas influencia as pessoas 
a rejeitarem medidas que ajudariam os animais na natureza vítimas de danos naturais. 



222

LUCIANO CARLOS CUNHA

danos colaterais de atividades humanas e também (especialmente) por danos 
naturais. Se nossa preocupação é com o bem dos animais, temos de levar 
em conta os danos totais sobre eles em longo prazo, e não apenas os danos que 
resultam da exploração ou que estão mais próximos do presente. Se os danos 
como um todo irão diminuir ou aumentar, e o quanto, é algo que depende 
crucialmente da visão de mundo que difundimos, pois visões de mundo 
guiam todas as outras decisões de outras pessoas ao longo do tempo. E é 
por esse motivo que o boicote aos produtos de origem animal motivado pela 
consideração dos animais possui consequências muito distintas em longo 
prazo, em comparação a quando é motivado pelos ideais antropocêntricos 
e ambientalistas. Vejamos outro exemplo prático.

Um dos slogans ambientalistas a favor de uma alimentação a base de 
vegetais é o de que, como tal prática requer uma menor área de plantio (uma 
vez que a maior parte dos grãos produzidos no mundo é utilizada para engor-
dar os animais na exploração), uma quantidade maior de área poderia ser 
deixada para a expansão/restauração do território natural (TAYLOR, 1986, 
p. 296). Contudo, como vimos no capítulo 8, a expansão/restauração de tais 
áreas faria com que provavelmente nelas existissem animais que maximizam 
o número de filhotes e, em consequência, a quantidade de seres sofrendo 
intensamente e morrendo prematuramente seria maximizada com uma 
eficiência muitíssimo maior do que aquela presente na exploração animal 
ou nos efeitos colaterais da agricultura. Esse é um dos motivos pelos quais 
o boicote ao consumo de animais divulgado por razões antropocêntricas, 
e principalmente ambientalistas, tem grandes chances de ser contraprodu-
cente e aumentar gigantescamente o sofrimento e quantidade de mortes 
dos animais em longo prazo. Em um mundo onde a consideração moral 
dos seres sencientes estivesse amplamente difundida, uma alimentação sem 
o uso de animais provavelmente continuaria requerendo uma menor área 
para plantio (em comparação à exploração), mas, provavelmente as áreas 
restantes não seriam utilizadas para a expansão do território natural.

Assim, o potencial que o não consumo de produtos de origem animal 
tem de beneficiar os animais, por incrível que pareça, está muito mais no 
ideal que ele poderia ajudar a divulgar do que em consequências diretas de 
não se consumir animais, pois o tipo de ideal divulgado possui consequên-
cias muito maiores em longo prazo do que as consequências decorrentes 
da exploração animal. Contudo, esse potencial positivo para os animais só 
existe se o não consumo de animais for divulgado por razões de conside-
ração pelos animais.



223

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

14. Conclusões

Neste capítulo, nossas principais conclusões foram:
1) Os principais critérios para determinarmos a importância de um 

problema são: a escala de dano; a tratabilidade do problema; o grau de negligên-
cia; e a efetividade na ajuda. 2) A situação dos animais não humanos cumpre 
todos esses requisitos. Portanto, deveria ser uma prioridade ajudá-los. 3) 
Os seguintes critérios são vieses, no que diz respeito a medir a importância 
de um problema: espécie, níveis de inteligência, tamanho e origem do dano. 4) 
Devemos buscar evitar os seguintes vieses, para sermos eficientes em nossas 
estratégias: viés dos casos individuais, viés do curto prazo, raciocínio motivado, 
viés de confirmação, insensibilidade ao alcance, heurística de disponibilidade, viés 
da proporção, e viés da proporção temporal. 5) A preocupação com o futuro, 
por cumprir todos os critérios para se determinar a importância de um 
problema, deveria ser uma prioridade. 6) Apelar a razões antropocêntricas 
ou ambientalistas visando defender os animais tem alta probabilidade de ter 
um saldo (altamente) negativo para os animais em longo prazo. 7) Divulgar 
a consideração pelos seres sencientes, independentemente de espécie, grau 
de capacidades, tamanho, origem do dano, substrato e temporalidade é 
uma das estratégias mais promissoras em termos de prevenir situações 
extremamente negativas para os seres sencientes no futuro.

Se não testarmos constantemente se estamos adotando um critério 
relevante ou se estamos nos baseando em vieses, não seremos o mais efi-
ciente que poderíamos em tornar o mundo um lugar menos pior. Pior ainda, 
corremos o risco de aumentarmos ainda mais o que há de negativo (por 
exemplo, o sofrimento e as mortes prematuras) no mundo. Daí a impor-
tância crucial de avaliarmos criticamente de maneira constante os critérios 
que adotamos para escolher que causas priorizar e que estratégias adotar.





225

CONCLUSÕES FINAIS

Ao longo deste livro, discutimos várias questões éticas centrais: “quem 
deve receber consideração moral?”; “que critério adotar para saber o quanto 
deveríamos nos empenhar em evitar de prejudicar e em ajudar alguém?”; 
“quando e por que a morte é um prejuízo?”; “como medir a gravidade do 
dano da morte?”; “quais são nossos deveres negativos e positivos?”;  “como 
escolher que causas priorizar ajudar?”; “que estratégias seguir para tornar 
o mundo menos pior de maneira eficiente?” etc. Se as conclusões às quais 
chegamos são baseadas em argumentos sólidos, a humanidade tem se baseado 
ao longo das eras em todo o tipo de critério irrelevante para responder a 
essas questões: espécie, tamanho, grau de empatia gerada no agente, saber 
se o dano é ou não de origem natural etc. E, os critérios mais obviamente 
relevantes (saber se quem será afetado por nossa decisão é passível de ser 
prejudicado ou beneficiado, e a quantidade de prejuízos e benefícios que 
decorreria de cada curso de ação) são raramente adotados, e, muitas vezes, 
são até mesmo vistos como critérios “excêntricos”. A adoção dos critérios 
irrelevantes tem como resultado um mundo onde o sofrimento extremo e 
as mortes prematuras são maximizados. 

Os animais não humanos são prejudicados de inúmeras maneiras, seja 
por parte de práticas humanas, seja pelos próprios processos naturais. A 
quantidade de animais não humanos em situação de sofrimento extremo e de 
suas mortes prematuras é tão gigantesca que simplesmente deixa minúscula 
a quantidade total de humanos. A situação dos animais deveria receber uma 
atenção primordial em ser modificada, por várias razões: a quantidade de 
vítimas, a gravidade da situação de cada vítima, a possibilidade de se fazer 
muito para ajudá-los e haver muito poucas pessoas empenhadas nisso. 

Se os seres sencientes importam, então, o melhor é que busquemos, 
da maneira mais eficiente possível, o melhor mundo para eles (o que inclui 
os já existentes e também os que existirão no futuro). Se não planejarmos 
criteriosamente nossas investidas em tentar tornar o mundo menos pior, 
faremos muito menos do que poderíamos fazer. Ou, pior ainda, poderemos 
ser contraproducentes e aumentar ainda mais a quantidade de sofrimento 
no mundo. Por exemplo, vimos que o movimento de defesa animal tende 
a não perceber que o ambientalismo está em conflito com a considera-
ção pelos animais. Como resultado, tende a apoiar metas ambientalistas 



226

LUCIANO CARLOS CUNHA

pensando que elas beneficiarão os animais, quando na verdade terão o 
efeito contrário. Vimos também que os processos naturais já tendem a 
maximizar o sofrimento e a quantidade de mortes prematuras dos seres 
sencientes, independentemente de ação humana (e, o que pode parecer 
surpreendente à primeira vista, de uma maneira gigantescamente maior 
do que aquela decorrente de ação humana). A maior parte do movimento 
de defesa animal não sabe disso, e tende a apoiar práticas que aumentarão 
ainda mais essa quantidade de sofrimento e de mortes que resulta dos 
processos naturais. 

Esse cenário desolador não deveria ser uma razão para desanimarmos 
de tentar mudá-lo. Pelo contrário. Se as coisas estão tão ruins assim, essa é 
mais uma razão para nos empenharmos fortemente em mudar tal cenário 
o quanto antes, da maneira mais bem planejada e eficiente possível (se o 
cenário não fosse tão ruim, talvez pudéssemos relaxar um pouco mais). Há 
muito o que podemos fazer para melhorar tal cenário. 

Há também motivos para não desanimarmos. A quantidade de pes-
soas que lutam por um mundo melhor para todos os seres sencientes está 
aumentando consideravelmente nas últimas décadas. Há que se levar em 
conta, também, que a discussão sobre esses tópicos é historicamente muito 
recente. Por exemplo, a discussão sobre o tema do especismo começou 
apenas em meados da década de 1970. Em tão pouco tempo, é esperançoso 
ver a quantidade de pessoas que passaram a se empenhar em lutar pelos 
seres sencientes.

Além disso, como vimos, as decisões de um único indivíduo afetam 
muitos outros, sejam indivíduos já existentes, ou que existirão no futuro.	
 Cada uma de nossas decisões importa, e muito, pois afeta uma grande 
quantidade de seres sencientes, seja como consequência direta de nossas 
decisões, seja como consequência do modo como influenciamos outras 
pessoas a tomarem decisões. Cada minuto perdido conta. Algumas pessoas 
poderiam enxergar essa condição como um martírio. Contudo, não há por 
que se ver as coisas necessariamente dessa maneira. Em vez disso, podemos 
enxergar tal condição como uma oportunidade única de fazer a diferença 
para melhor nas vidas de uma quantidade vastíssima de seres sencientes. 
Se tal condição pode parecer um martírio para algumas pessoas, basta lem-
brar da situação de cada animal em uma granja industrial, experimentando 
sofrimento extremo 24 horas por dia, durante todos os dias de suas vidas, 
ou de cada animal que nasce apenas para morrer lentamente de fome e 



227

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

de doenças na natureza, para percebermos que o que eles passam é que é 
o verdadeiro martírio e que temos uma oportunidade preciosa de mudar 
essa situação.

Outra constatação que deveria nos animar é que é fácil explicar o 
motivo pelo qual os critérios da visão predominante são irrelevantes. São 
critérios que recebem ampla aceitação porque as pessoas geralmente não 
param para pensar sobre eles. Além disso, os argumentos em defesa da 
consideração moral plena dos seres sencientes são baseados em princípios 
muito simples e de fácil entendimento. E mais: uma grande parte das pes-
soas não apenas já aceita tais princípios, como também os considera mais 
plausíveis do que os critérios da visão predominante. Considere as seguintes 
ideias: “não devemos ser tendenciosos em nossos julgamentos”; “devemos 
nos guiar pelo que é relevante”; “alguém precisa de consideração porque é 
passível de ser prejudicado e beneficiado”; “o sofrimento é uma experiên-
cia intrinsecamente ruim”; “devemos evitar que coisas ruins aconteçam”; 
“devemos ver os fatos como são e não como gostaríamos que fossem” etc. 
Boa parte das pessoas, quando pensa sobre essas ideias, as considera muito 
mais plausíveis do que afirmações como, por exemplo, “apenas o sofrimento 
humano importa”, “o que devemos considerar são entidades abstratas como 
espécies” ou “o sofrimento de origem natural não importa”.

Se nosso objetivo é conseguir um mundo com menos sofrimento e 
danos em geral, temos de ser epistemicamente humildes e estarmos abertos 
a repensar nossas prioridades e estratégias quantas vezes forem necessárias. 
Enquanto predominar a visão de que a preocupação séria e sistemática com 
essas questões é uma “perda de tempo de intelectuais inúteis” e a visão de que 
“todos deveriam se unir em vez de debater”, jamais chegaremos no melhor 
resultado que poderíamos, e corremos um grande risco de tornarmos o 
cenário muitíssimo pior do que já é. 

Há uma quantidade astronômica de sofrimento no mundo. Se essa 
quantidade vai diminuir ou aumentar e, em que medida, depende crucial-
mente de se existirão, dentre nós, pessoas que se preocuparão em pensar 
cuidadosamente nos critérios que utilizam para tomar suas decisões práticas. 
É por esse motivo que a maneira como você decide individualmente tem um 
grande impacto. Se esse grande impacto terá saldo negativo ou positivo e 
qual será o tamanho desse impacto negativo ou positivo, é algo que depende 
crucialmente do quão minuciosamente você avaliará as razões contrárias 
e favoráveis a cada curso de ação. 



228

LUCIANO CARLOS CUNHA

Assim, cabe a nós, que já sabemos que não há justificativa para negar 
consideração moral plena a um ser senciente; que o especismo é injustifi-
cável; que os animais são altamente prejudicados em sua exploração; que 
o ambientalismo e a consideração pelos animais são coisas opostas; que a 
situação dos animais na natureza é extremamente negativa já em decorrência 
dos processos naturais; que um dano não é menos importante se tem origem 
em causas naturais; e que não há justificativa para se importar menos com 
o que acontecerá em um futuro distante, mostrar para o maior número 
de pessoas os argumentos que fundamentam essas conclusões, para que 
então nosso impacto positivo possa ser o maior possível. Aliás, não parece 
haver qualquer outra coisa que possamos tentar fazer na vida que poderia 
ter um impacto tão positivo nas vidas de tantos seres sencientes. Trata-se, 
portanto, de uma decisão das mais importantes, senão a mais importante, 
que temos de tomar.



229

REFERÊNCIAS 

ACADEMY OF NUTRITION AND DIETETICS. Position of the Academy of 
Nutrition and Dietetics: Vegetarian Diets. Journal of the Academy of Nutrition and 
Dietetics, v. 116, n. 12, p. 1970-1980, 2016. Disponível em: https://www.ncbi.nlm.
nih.gov/pubmed/27886704. Acesso em: 15 fev. 2019.

ADAMS, C.; DONOVAN, J. Beyond Animal Rights: A Feminist Caring Ethic for the 
Treatment of Animals. New York: Continuum, 1996.

ALPHEY, L.; BENEDICT, M.; BELLINI, R.; CLARK, G. G.; DAME, D. A.; SERVICE, 
M. W.; DOBSON, S. L. Sterile-insect methods for control of mosquito-borne 
diseases: An analysis. Vector-Borne and Zoonotic Diseases, v. 10, p. 295-311, 2010.

ALTHAUS, D.; GLOOR, L. Reducing risks of astronomical suffering: a neglected 
priority. Foundational Research Institute. 2016. Disponível em: https://foundatio-
nal-research.org/reducing-risks-of-astronomical-suffering-a-neglected-priority/. 
Acesso em: 15 fev. 2019.

ANIMAL CHARITY EVALUATORS. Does Animal Advocacy Messaging Influence 
Support for Policies Affecting Wild-animal Suffering? Animal Charity Evaluators, 
2016a. Disponível em: https://animalcharityevaluators.org/advocacy-interventions/
prioritizing-causes/wild-animal-suffering-survey-report/. Acesso em: 28 mar. 2020.

ANIMAL CHARITY EVALUATORS. Why farmed animals? Animal Charity Evalua-
tors, 2016b. Disponível em: https://animalcharityevaluators.org/donation-advice/
why-farmed-animals/. Acesso em 23 fev. 2020.

ATTFIELD, R. Biocentrism, Moral Standing and Moral Significance. Philosophica, 
v. 39, p. 47-58, 1987.

BASTIAN, B.; LOUGHNAN, S.; HASLAM, N.; RADKE, H. R. Don’t mind meat? 
The denial of mind to animals used for human consumption. Personality and Social 
Psychology Bulletin, v. 38, p. 247-256, 2012.

BAUMANN, T. S-risks: An introduction. Reducing Risks of Future Suffering: Toward 
a responsible use of new technologies, 2017. Disponível em: http://s-risks.org/intro/. 
Acesso em: 15 fev. 2019.

BENTHAM, J. Introduction to the principles of moral and legislation. Oxford: Oxford 
University Press, 1996.



230

LUCIANO CARLOS CUNHA

BENSON, J. Duty and the Beast. Philosophy, v. 53, p. 529-549, 1978.

BERNSTEIN, M. Neo-speciesism. Journal of Social Philosophy, v. 35, p. 380-390, 2004.

BLANCOU, J.; PASTORET, P.P.; BROCHIER, B.; THOMAS, L.; BÖGEL, K. Vac-
cinating Wild Animals Against Rabies. Scientific and Technical Review of the Office 
International des Epizooties, v. 7, n. 4, p. 1005-1013, 1988.

BONNARDEL, Y. Contre l’apartheid des espèces: À propos de La prédation et 
de l’opposition entre écologie et libération animale. Les cahiers antispécistes, v. 14, 
1996. Disponível em: http://www.cahiers-antispecistes.org/contre-lapartheid-
-des-especes/. Acesso em: 4 maio 2017.

BONNARDEL, Y. En finir avec l’idée de Nature, renouer avec l’éthique et la 
politique. Les temps modernes, 2005. Disponível em: http://tahin-party.org/textes/
finir-idee-nature_texte-seul_format- -lettre.pdf. Acesso em: 15 fev. 2019.

BOVENKERK, B.; STAFLEU, F.; TRAMPER, R.; VORSTENBOSCH, J.; BROM, 
F. W. A. To Act or Not to Act? Sheltering Animals from the Wild: a Pluralistic 
Account of a Conflict between Animal and Environmental Ethics. Ethics, Place 
and Environment, v. 6, n. 1, p. 13-26, 2003.

CABANAC, M.; CABANAC, A. J.; PARENT, A. The emergence of consciousness 
in phylogeny. Behavioural Brain Research, v. 198, p. 267-272, 2009.

CALLICOTT, J. B. Animal Liberation: A Triangular Affair. Environmental Ethics, 
v. 2, p. 311-338, 1980.

CALLICOTT, J. B. Moral Considerability and Extraterrestrial Life. In: HARGROVE, 
E. (org.). The Animal Rights/Environmental Ethics Debate: The Environmental Pers-
pective. Albany: State University of New York, 1992, p. 137-150.

CALLICOTT, J. B. The Case Against Moral Pluralism. Environmental Ethics, v. 12, 
p. 99-124, 1990.

CALLICOTT, J. B. The Land Ethic. In: JAMIESON, D. (org.). A Companion to 
Environmental Philosophy. Oxford: Blackwell, 2000, p. 204-217.

CALLICOTT, J. B. The Land Ethic: Key Philosophical and Scientific Challenges. 
Ideas Matter Lecture Series: The Legacy of Aldo Leopold. Corvallis: Oregon State 
University, 1998. Disponível em:	  http://liberalarts.oregonstate.edu/sites/liberalarts.
oregonstate.edu/files/history/ideas/callicott_landethic.pdf. Acesso em: 4 maio 2017.



231

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

CAMPBELL, S. Animals, Babies and Subjects. Southern Journal of Philosophy, v. 
39, p. 157-169, 2001.

CARRUTHERS, P. The animal issue: Moral theory in practice. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1992.

CAVIOLA, L.; FAULMÜLLER, N.; EVERETT, J. A. C.; SAVULESCU, J.; KAHANE, 
G. The evaluability bias in charitable giving: Saving administration costs or saving 
lives? Judgment and Decision Making, v. 9, p. 303-315, 2014.

CHANDROO, K. P.; YUE, S.; MOCCIA, R. D. An evaluation of current perspecti-
ves on consciousness and pain in fishes. Fish and Fisheries, v. 5, p. 281-295, 2004.

CLARK, S. R. L. The Moral Status of Animals. Oxford: Claredon Press, 1977.

CLEMENT, G. The Ethic of Care and the Problem of Wild Animals. Between the 
Species, v. 13, n. 3, 2003. Disponível em: http://digitalcommons.calpoly.edu/bts/
vol13/iss3/2/. Acesso em: 4 maio 2017.

CONABIO. Estratégia Nacional Sobre Espécies Exóticas Invasoras. Ministério 
do Meio Ambiente, Secretaria de Biodiversidade de Florestas, 2009. Disponível em: 
http://www.institutohorus.org.br/download/marcos_legais/Resolucao_CONA-
BIO_n5_EEI_dez_2009.pdf. Acesso em: 14 dez. 2020.

CONNELL, J. H.; SOUSA, W. P. On the Evidence Needed to Judge Ecological 
Stability or Persistence. The American Naturalist, v. 121, n. 6, p. 789-824, 1983.

COUNCIL OF EUROPE. Convention on the conservation of european wildlife and 
natural habitats: Recommendation on the eradication of the ruddy duck (oxyura 
jamaicensis) in the western palaearctic by 2020. Standing Committee 36th meeting 
Strasbourg, 15-18 Nov. 2016. Disponível em: https://rm.coe.int/0900001680746643. 
Acesso em: 14 dez. 2020.

COWEN, T. Policing nature. Environmental Ethics, v. 25,  p. 169-182, 2003.

CRISP, R. Equality, Priority, and Compassion. Ethics, v. 113, p. 745-763, 2003.

CROOK, R. J.; WALTERS, E. T. Nociceptive behavior and physiology of molluscs: 
Animal welfare implications. ILAR Journal, v. 52, p. 185-195, 2011.

CUNHA, L. C. If Natural Entities Have Intrinsic Value, Should We Then Abstain 
from Helping Animals Who Are Victims of Natural Processes? Relations: Beyond 
Anthropocentrism, v. 3, n. 1, p. 51-63, 2015.



232

LUCIANO CARLOS CUNHA

CUNHA, L. C. Nas teorias consequencialistas, há um conflito entre o princípio 
da igualdade e a meta de atingir as melhores consequências? Guairacá – Revista 
de Filosofia, v. 36, n. 2, p. 55-77, 2020.

CUNHA, L. C. O Princípio da Beneficência e os Animais Não Humanos: Uma 
Discussão Sobre o Problema da Predação e Outros Danos Naturais. Agora: Papeles 
de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 99-131, 2011.

CUNHA, L. C.  Vítimas da natureza: implicações éticas dos danos que os ani-
mais não humanos padecem em decorrência dos processos naturais. 2018. Tese 
(Doutorado em Filosofia) – Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), 
Florianópolis, 2018.

DANIEL, M. S-risks: Why they are the worst existential risks, and how to prevent 
them. Foundational Research Institute, 2017. Disponível em: https://foundational-
-research.org/s-risks-talk-eag-boston-2017/. Acesso em: 15 fev. 2019.

DESCARTES, R. [1637]. Discours de la méthode. Paris: Vrin, 1930.

DEVINE, P. The Moral Basis of Vegetarianismm. Philosophy, v. 53, p. 481-505, 1978.

DIAMOND, C. The Importance of Being Human. In: COCKBURN, D. (org.). 
Human Beings. Royal Institute of Philosophy Supplement, v. 29. Cambridge: Royal 
Institute of Philosophy, 1991, p. 35-62.

DORADO, D. Ethical Interventions in the Wild: An Annotated Bibliography. 
Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 2, p. 219-238, 2015b.

DORADO, D. El conflicto entre la ética animal y la ética ambiental:  bibliografía 
analítica. 2015 Tese (Doutorado em Biblioteconomia) – Universidad Carlos III, 
Madrid, 2015a.

DYCKN, V. A.; HENDRICHS, J.; ROBINSON, A. S. (org.). Sterile insect technique. 
Dordrecht: Springer, 2005.

EA CONCEPTS. Importance, tractability, neglectedness framework. Effective 
Altruism, 2016. Disponível em: https://concepts.effectivealtruism.org/concepts/
importance-neglectedness-tractability/. Acesso em: 10 mar. 2020.

ECKERSLEY, R. Environmentalism and Political Theory: Toward an Ecocentric 
Approach. Albany: State University of New York, 1992.

EHNERT, J. The argument from species overlap. Blacksburg: Virginia Polytechnic 
Institute and State University, 2002.



233

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

ELLIOT, R. Faking Nature: The Ethics of Environmental Restoration. New York: 
Routledge, 1997.

EPICURO. Carta a Meneceo. In: EPICURO. Obras. Madrid: Tecnos, 1991, p. 57-65.

ÉTICA ANIMAL. A importância do futuro. Ética Animal: ativismo e investigação 
em defesa dos animais, 2019. Disponível em: https://www.animal-ethics.org/a-
-importancia-do-futuro/. Acesso em: 24 dez. 2020.

ÉTICA ANIMAL. Experimentos em animais para fins ambientalistas. Ética Ani-
mal: ativismo e investigação em defesa dos animais, 2017a. Disponível em: http://
www.animal-ethics.org/experimentos-animais-fins-ambientalistas/. Acesso em: 
14 dez. 2020.

ÉTICA ANIMAL. Heurística de disponibilidade: quando nossa memória falha 
com os animais. Ética Animal: ativismo e investigação em defesa dos animais, 
2018. Disponível em: https://www.animal-ethics.org/heuristica-de-disponibili-
dade-quando-nossa-memoria-falha-com-os-animais/. Acesso em: 23 fev. 2020.

ÉTICA ANIMAL. Insensibilidade ao alcance: falhando em estimar o número de 
seres que precisam de nossa ajuda. Ética Animal: ativismo e investigação em defesa 
dos animais, 2017b. Disponível em: https://www.animal-ethics.org/insensibilida-
de-ao-alcance-falhando-em-estimar-o-numero-de-seres-que-precisam-de-nos-
sa-ajuda/. Acesso em: 23 fev. 2020.

ÉTICA ANIMAL. Pesca. Ética Animal: ativismo e investigação em defesa dos 
animais, 2017c. Disponível em: http://www.animal-ethics.org/pesca-pt/. Acesso 
em: 14 dez. 2020.

ÉTICA ANIMAL. Por que a visão popular dos animais que vivem na natureza 
está errada?  Ética Animal: ativismo e investigação em defesa dos animais, 2017d. 
Disponível em: http://www.animal-ethics.org/por-que-a-visao-popular-dos-ani-
mais-que-vivem-na-natureza-esta-errada/. Acesso em: 15 fev. 2019.

ÉTICA ANIMAL. Raciocínio motivado e viés de confirmação. Ética Animal: ativismo 
e investigação em defesa dos animais, 2016. Disponível em: https://www.animal-
-ethics.org/raciocinio-motivado-e-vies-de-confirmacao/. Acesso em: 23 fev. 2020.

FAO – Food and Agriculture Organization of the United Nations. Global Capture 
Production 1950-2014. Fisheries and Aquaculture Department, Global Statistical 
Collections, 2010. Disponível em: http://www.fao.org/fishery/statistics/global-
-capture-production/query/en. Acesso em: 20 fev. 2017.



234

LUCIANO CARLOS CUNHA

FARIA, C. Animal Ethics Goes Wild: The Problem of Wild Animal Suffering and 
Intervention in Nature. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia). Universitat Pompeu 
Fabra, Barcelona, 2016.

FARIA, C. Equality, priority and nonhuman animals. Dilemata, v. 14, p. 225-236, 2014.

FARIA, C. Muerte entre las flores: el conflicto entre el ambientalismo y la defensa 
de los animales no humanos. Viento Sur, v. 125, p. 67-76, 2012.

FARIA, C. Sobre o bem de tudo e de todos: a conjunção impossível entre ambien-
talismo e libertação animal. Agora: Papeles de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 27-41, 2011.

FARIA, C.; PAEZ, E. Animals in Need: the Problem of Wild Animal Suffering and 
Intervention in Nature. Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3. n. 1, p. 7-13, 2015.

FARIA, C.; PAEZ, E. Anthropocentrism and speciesism: Conceptual and normative 
issues. Revista de Bioética y Derecho, v. 32, p. 95-103, 2014.

FELDMAN, F. Some Puzzles About the Evil of Death. Philosophical Review, v. 100, 
p. 205-227, 1991.

FELIPE, S. T. Direitos das minhocas. Veggie & tal, 11 dez. 2015. Disponível em: 
http://www.veggietal.com.br/direitos-minhocas/. Acesso em: 1 maio 2017.

FERNANDES, B. N. Postagem do dia 11 de abril de 2018. Facebook: usuá-
rio do Facebook. https://www.facebook.com/briannarciso.fernandes/
posts/2361782980513964. Acesso em: 24 mar. 2020.

FERRY, L. Le nouvel ordre e´cologique: l’arbre, l’animal et l’homme. Paris: Grasset, 1992.

FINK, C. The Predation Argument. Between the Species, v. 13, n. 5, p. 1-15, 2005.

FOX, M. A. Animal Liberation: A Critique. Ethics, v. 88, p. 106-118, 1978.

FRANCIONE, G. L. Animals, property and the Law. Philadelphia: Temple University 
Press, 1995.

FRANCIONE, G. L. Introduction to Animal Rights: Your Child or the Dog? Phila-
delphia: Temple University Press, 2000.

FRANKLIN, J. H. Animal Rights and Moral Philosophy. New York: Columbia Uni-
versity Press, 2005.

FREY, R. G. Interests and rights: The case against animals. Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 1980.



235

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

FROESE, R.; LUNA, S. No relationship between fecundity and annual reproductive 
rate in bony fish. Acta Ichthyologica et Piscatoria, v. 34, p. 11-20, 2004.

GAITA, R. The philosopher’s dog: Friendships with animals. London: Routledge, 2003.

GLOOR, L.; MANNINO, A. The case for suffering-focused ethics. Foundational 
Research Institute, 2016. Disponível em: https://foundational-research.org/the-ca-
se-for-suffering-focused-ethics/. Acesso em: 15 fev. 2019.

GOMES, B.C. Postagem do dia  24 de setembro de 2019. Facebook: usuário 
do Facebook.  Disponível em: https://www.facebook.com/photo.php?fbi-
d=133614567997594&set=a.111895520169499&type=3. Acesso em: 24 mar. 2020.

GOMPERTZ, L. [1824]. Moral inquiries on the situation of man and of brutes. Lon-
don: Open Gate, 1997.

GOODPASTER, K. E. On Being Morally Considerable. Journal of Philosophy, v. 
75, p. 308-325, 1978.

GRINDE, B. The evolutionary rationale for consciousness. Biological Theory, v. 
7, p. 227-236, 2013.

GRIFFIN, D. R. Animal Minds. Chicago: University of Chicago Press, 1992.

GRIFFIN, D. R. Animal Thinking. Harvard: Harvard University Press, 1984.

GRIFFIN, D. R. The Question of Animal Awareness. Los Altos: William Kaufman, 1981.

HARRISON, P. Theodicy and animal pain. Philosophy, v. 64, p. 79-92, 1989.

HARSANYI, J. Cardinal welfare, individualistic ethics, and interpersonal compa-
risons of utility. Journal of Political Economy, v. 63, p. 309-321, 1955.

HETTINGER, N. Valuing Predation in Rolston’s Environmental Ethics: Bambi 
Lovers versus Tree Huggers. Environmental Ethics, v. 16, n. 1, p. 3-20, 1994.

HOLTUG, N.; LIPPERT-RASMUSSEN, K. (org.). Egalitarianism: New Essays on 
the Nature and Value of Equality. Oxford: Clarendon Press, 2007.

HOLTUG, N. Equality for animals. In: RYBERG, J.; PETERSEN, T. S.; WOLF, C. 
(org.). New waves in applied ethics. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2007, p. 1-24.

HORTA, O. Concern for wild animal suffering and environmental ethics: what 
are the limits of the disagreement? Les ateliers de l’éthique / The Ethics Forum, v. 13, 
n. 1, p. 85-100, 2018.



236

LUCIANO CARLOS CUNHA

HORTA, O. Debunking the Idyllic View of Natural Processes: Population Dynamics 
and Suffering in the Wild. Télos, v. 17, p. 73-88, 2010a.

HORTA, O. Discrimination in terms of moral exclusion. Theoria: Swedish Journal 
of Philosophy, v. 76, p. 346-364, 2010b.

HORTA, O. Igualitarismo, igualatión a la baja, antropocentrismo y valor de la vida. 
Revista de Filosofía da Universidad Complutense de Madrid., v. 35, n. 1, p. 133-152, 2010d.

HORTA, O. La cuestión del mal natural: bases evolutivas de la prevalencia del 
desvalor. Agora: Papeles de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 57-75, 2011.

HORTA, O. The ethics of the ecology of fear against the nonspeciesist paradigm: 
A shift in the aims of intervention in nature. Between the Species, v. 13, n. 10, p. 
163-187, 2010c.

HORTA, O. The Scope of the Argument from Species Overlap. Journal of Applied 
Philosophy, v. 31, p. 142-154, 2014.

HORTA, O. Un desafío para la bioética: la cuestión del especismo. 2007. Tese 
(Doutorado em Filosofia) – Universidade de Santiago de Compostela, Santiago 
de Compostela, 2007.

HORTA, O. What is Speciesism. The Journal of Agricultural and Environmental 
Ethics, v. 23, p. 243-266, 2010e.

HUME, D. Tratado da Natureza Humana. Tradução de Débora Danowiski. São 
Paulo: Editora Unesp, 2000.

JAMIESON, D. Ethics and the environment: An introduction. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008.

KAGAN, S. Normative Ethics. Colorado: Westview Press, 1998.

KATZ, E. The Big Lie: Human Restoration of Nature. Research in Philosophy and 
Technology, v. 12, n. 1, 1992, p. 231-241.

 KAUFMAN, F. Pre-Vital and Post-Mortem Non-Existence. American Philosophical 
Quarterly, v. 36, p. 1-19, 1999.

KAVALIERS, M.; HIRST, M.; TESKY, G. C. A functional role for an opiate system 
in snail thermal behaviour. Science, v. 220, p. 99-101, 1983.

KIRKWOOD, J. K.; SAINSBURY, A. W. Ethics of Interventions for the Welfare of 
Free-living Wild Animals. Animal Welfare, v. 5, n. 3, p. 235-243, 1996.



237

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

KLEIN, C.; BARRON, A. B. Insects have the capacity for subjective experience. Ani-
mal Sentience, v. 9, n.1, 2016. Disponível em: https://animalstudiesrepository.org/
animsent/vol1/iss9/1/. Acesso em: 14 jan. 2019.

KORSGAARD, C. Fellow Creatures: Kantian Ethics and Our Duties to Animals. 
The Tanner Lectures on Human Values, v. 24, p. 77-110, 2005.

LEAHY, M Against liberation: Putting in animals in perspective. Routledge: 
London, 1991.

LEMOS, N. Como ser vegano ou vegetariano e não ser chato (é possível!).  Blog 
Universa, 5 dez. 2019. Disponível em: https://ninalemos.blogosfera.uol.com.
br/2019/12/05/como-ser-vegano-ou-vegetariano-e-nao-ser-chato-e-possivel/. 
Acesso em: 24 mar. 2020.

LEOPOLD, A. Una ética de la tierra. Madrid: Los libros de la Catarata, 2000.

LÉVÊQUE, C. Ecology: From Ecosystem to Biosphere. Enfield: Science Pub-
lishers, 2003.

LINKOLA, Pentti. Can life prevail?: A radical approach to the environmental crisis. 
London: Integral Tradition Publishing, 2009.

LIPPERT-RASMUSSEN, K. Private discrimination: A prioritarian, desert-accom-
modating account. San Diego Law Review, v. 43, p. 817-856, 2006.

LONGUEIRA MONELOS, A. El sufrimiento animal y la extinción. Agora: Papeles 
de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 43 - 56, 2011.

MACHAN, T. Why Humans May Use Animals. Journal of Value Inquiry, v. 36, p. 
9-14, 2002.

MANNINO, A. Crucial questions in the debate about humanitarian intervention 
in nature. Giordano Bruno stiftung schweiz, v. 20, 2014. Disponível em: http://
gbs-schweiz.org/blog/what-the-debate-about-humanitarian-intervention-in-
-nature-hinges-on/. Acesso em: 15 fev. 2019.

MANNINO, A. Humanitarian Intervention in Nature: Crucial Questions and 
Probable Answers. Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 1, p. 109-120, 2015.

MANNINO, A.; ALTHAUS, D.; ERHARDT, J.; GLOOR, L.; HUTTER, A.; MET-
ZINGER, T. Artificial intelligence: Opportunities and risks – Policy paper by 
Effective Altruism Foundation. Effective Altruism Foundation, 2015. Disponível em: 
http://ea-stiftung.org/files/ai-opportunities-and-risks.pdf. Acesso em: 15 fev. 2019.



238

LUCIANO CARLOS CUNHA

MATHER, J. A. Animal suffering: An invertebrate perspective. Journal of Applied 
Animal Welfare Science, v. 4, p. 151-156, 2001.

MATHER, J. A.; ANDERSON, R. C. Ethics and invertebrates: A cephalopod pers-
pective. Diseases of Aquatic Organisms, v. 75, p. 119-129, 2007.

MAUTNER, M. N. Life-centered ethics, and the human future in space. Bioethics, 
v. 23, n. 8, p. 433–440, 2009.

MAYR, E. Populações, espécies e evolução. São Paulo: Ed. Nacional, 1977.

MCCLOSKEY, H. J. Moral Rights and Animals. Inquiry, v. 22, p. 23-54, 1979.

MCKAY, C. P.; HAYNES, R. H. Should We Implant Life on Mars? Scientific Ame-
rican, v. 263, n. 6, p. 144, 1990.

MCMAHAN, Jeff. Predators: A response. New York Times, 28 set. 2010b. Disponível 
em: http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/09/28/predators-a-response/. 
Acesso em: 1 maio 2017.

MCMAHAN, J. The Ethics of Killing: Problems at the Margins of Life. Oxford: 
Oxford University Press, 2002.

MCMAHAN, Jeff. The Meat Eaters. New York Times, 19 set. 2010a. Disponível 
em: http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/09/19/the-meat-eaters/. 
Acesso em: 1 maio 2017.

MCMAHAN, J. The Moral Problem of Predation. In: CHIGNELL, A.; CUNEO, 
T.; HALTEMAN, M. C. (org.). Philosophy Comes to Dinner: Arguments About the 
Ethics of Eating. London: Routledge, 2015, p. 268-294.

MIDGLEY, M. Animals and why they matter. Athens: University Georgia Press, 1983.

MILL, J. S. On Nature. In: MILL, J. S. Nature, The Utility of Religion and Theism. 
London: Rationalist Press Association, 1904, p. 07-33.

MILL, J. S. Utilitarianism. In: MILL, J. S. Collected Works, v. 10. London: Routledge 
and Kegan Paul, 1969, p. 203-259.

MILLER, H. B. A terminological proposal. Society for the Study of Ethics and Animals 
Newsletter, v. 30, 2002.

MITCHELL, J. C.; WALLS, S. C. Cannibalism. In: JØRGENSEN, S. E. (org.). 
Encyclopedia of Ecology. Amsterdam: Elsevier, p. 513-517, 2008.



239

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

MOOD, A.; BROOKE, P. Estimating the Number of Fish Caught in Global Fishing 
Each Year. Fishcount.org.uk, 2010.  Disponível em: http://www.fishcount.org.uk/
published/std/fishcountstudy.pdf. Acesso em: 20 fev. 2017.

MOORE, G. E. Ethics. London: Oxford University Press, 1966.

MOSQUERA, J. The Harm They Inflict When Values Conflict: Why Biodiversity 
Does not Matter. Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 1, p. 65-77, 2015.

MOSTERÍN, J. ¡Vivan los animales! Madrid: Debate, 1998.

NÆSS, A. An Answer to W.C. French: Ranking, Yes, But the Inherent Value is the 
Same. In: WITOSZEK, N.; BRENNAN, A. (org.). Philosophical Dialogues: Arne Næss 
and the Progress of Ecophilosophy. Oxford: Rowman and Littlefield, 1999, p. 146-149.

NÆSS, A. Ecology, Community and Lifestyle. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1989.

NÆSS, A. Should We Try to Relieve Clear Cases of Suffering in Nature? Pan 
Ecology, v. 6, n. 1, p. 1-5, 1991.

NÆSS, A. The Selected Works of Arne Næss: Deep Ecology of Wisdom, v. 10. Dor-
drecht: Springer, 2005.

NAGEL, T. Death. In: NAGEL, T. Mortal Questions. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1980, p. 1-10.

NATIONAL MUSEUM OF NATURAL HISTORY & SMITHSONIAN INSTI-
TUTION. Numbers of insects (species and individuals). Encyclopedia Smithsonian, 
2008. Disponível em: http://www.si.edu/encyclopedia_si/nmnh/buginfo/bugnos.
htm. Acesso em: 15 fev. 2019.

NAVERSON, J. A Defense of Meat Eating. In: REGAN, T.; SINGER, P. (org.). Animal 
Rights and Human Obligations. 2. ed. New Jersey: Prentice Hall, 1989, p. 192-195.

NEWMAN, C. Graphic: What animals appear most on National Geographic’s 
covers? National Geographic, 31 dez. 2014. Disponível em: https://www.national-
geographic.com/news/2014/12/150101-national-geographic-magazine-animal-
s-cover-birds-bears-apes-natural-history/. Acesso em: 27 mar. 2020.

NG, Y. Towards Welfare Biology: Evolutionary Economics of Animal Consciousness 
and Suffering.  Biology and Philosophy, v. 10, n. 3, p. 255-85, 1995.



240

LUCIANO CARLOS CUNHA

NUFFIELD COUNCIL ON BIOETHICS. The ethics of research involving animals. 
London: Nuffield Council on Bioethics, 2005.

NUSSBAUM, M. Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species Membership. 
Cambridge: Harvard University Press, 2006.

PAEZ, E. Intuitions Gone Astray: between Implausibility and Speciesim – The 
Predation and Procriation Problem: a Reply. Relations: Beyond Anthropocentrism, 
v. 3, n. 1, p. 94-99, 2015.

PARFIT, D. Reasons and persons. Oxford: Oxford University Press, 1984.

PARKER, A.; MEHTA, K. Sterile insect technique: A model for dose optimization 
for improved sterile insect quality. Florida Entomologist, v. 90, p. 88-95, 2007.

PATON, W. Man and Mouse. Oxford: Oxford University Press, 1984.

PEARCE, D. A Welfare State for Elephants? A Case Study of Compassionate 
Stewardship. Relations: Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 2, p. 153-164, 2015.

PEARCE, D. Blueprint for a Cruelty-Free World: Reprogramming Predators. The 
Abolitionist Project, 2009. Disponível em: http://www.abolitionist.com/reprogram-
ming/portugues/index.html. Acesso em: 4 maio 2017.

PETTIT, P. The consequentialist can recognize rights. Philosophical Quarterly, v. 
38, p. 42-55, 1988.

PETRINOVICH, L. Darwinian dominion: Animal welfare and human interests. 
Massachusetts: MIT, 1999.

PLUHAR, E. Beyond Prejudice: the Moral Significance of Human and Nonhuman 
Animals. Durham: Duke University Press, 1995.

POLIS, G. A. The evolution and dynamics of intraspecific predation. Annual Review 
of Ecology and Systematics, v. 12, p. 225-251, 1981.

POSNER, R. Animal rights: Legal, philosophical and pragmatical perspectives. In: 
SUNSTEIN, C.; NUSSBAUM, M. (org.). Animal rights: Current debates and new 
directions. Oxford: Oxford University Press, 2004, p. 51-77.

RACHELS, J. Can Ethics Provide Answers? And Other Essays in Moral Philosophy. 
Boston: Rowan & Littlefield, 1997.

RACHELS, J. Killing and Letting Die. In: BECKER C.; BECKER, L. (org.). Ency-
clopedia of Ethics, v. 2. New York: Routledge, 2001, p. 947-50.



241

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

RACHELS, J. The End of Life: Euthanasia and Morality. Oxford: Oxford University 
Press, 1987.

RACHELS, S. Nagelian Arguments Against Egoism. Australasian Journal of Philo-
sophy, v. 80, n. 2, p. 191-208, 2002.

RAUKKO, E. The first ever insect vaccine PrimeBEE helps bees stay healthy. 
Helsinki.fi, 31 out. 2018. Disponível em: https://www.helsinki.fi/en/news/sus-
tainability-news/the-first-ever-insect-vaccine-primebee-helps-bees-stay-healthy. 
Acesso em: 8 set. 2019.

RAUP, D. M.; SEPOSKI, J. J. Periodicity of extinctions in the geologic past. Pro-
ceedings of the National Academy of Sciences, v. 81, p. 801-805, 1984.

RAWLS, J. A Theory of Justice. 2. ed. Harvard: Harvard University Press, 1999 [1971].

REGAN, T. The Nature and Possibility of an Environmental Ethic. Environmental 
Ethics, v. 3, n. 1, p. 19-34, 1981.

REGAN, T. [1984]. The Case for Animal Rights. 2. ed. Los Angeles: University of 
California Press, 2004.

REICHMANN, J. B. Evolution, animal “rights” and the environment. Washington: 
The Catholic University of America Press, 2000.

ROLLIN, B. Animal Rights and Human Morality. Buffalo: Prometheus Books, 1981.

ROLLIN, B. The Moral Status of Animals and Their Use as Experimental Subjects. 
In: KUHSE, H.; SINGER, P. (org.). A Companion to Bioethics. Oxford: Blackwell, 
1998, p. 411-424.

ROLLIN, B. The unheeded cry: animal consciousness, animal pain and science. 
Oxford: Oxford University Press, 1989.

ROLSTON III, H. Disvalues in Nature. The Monist, v. 75, n. 2, p. 250-278, 1992.

ROLSTON III, H. Respect for life: counting what Singer finds of no account. In: 
JAMIESON, Dale (org.). Singer and His Critics. Oxford: Blackwell, 1999, p. 247-268.

ROWLANDS, M. Animal Rights: A Philosophical Defense. London: MacMillan 
Press, 1998.

ROWLANDS, M. [1998]. Animal rights: Moral, theory and practice. 2. ed. New 
York: Palgrave Macmillan, 2009.



242

LUCIANO CARLOS CUNHA

RUSSELL, B. Education and the good life. New York: Boni & Liveright, 1926.

SABROSKY, C. W. How many insects are there? Systematic Zoology, v. 2, n .1, p. 
31-36, 1953.

SANTOS, J. Postagem do dia 06 de março de 2015. Facebook: usuário do Facebook. Dis-
ponível em:  https://www.facebook.com/photo.php?fbid=10205881574899952&-
set=a.2737678562581&type=3. Acesso em: 24 mar. 2020.

SAPONTZIS, S. F. Morals, Reason and Animals. Philadelphia: Temple University 
Press, 1987.

SAPONTZIS, S. F. Predation. Ethics and Animals, v. 5, p. 27-38, 1984.

SCANLON, T. M. What we owe to each other. Harvard: Belknap, 1998.

SCHWEITZER, A. [1923]. Civilización y ética. Buenos Aires: Sur, 1962.

SCRUTON, R Animal rights and wrongs. London: Metro, 1996.

SHELTON, J. A. Killing Animals That Don’t Fit In: Moral Dimensions of Habitat 
Restoration. Between the Species, v. 13, n. 4, 2004. Disponível em: http://digital-
commons.calpoly.edu/bts/vol13/iss4/3/. Acesso em: 14 dez. 2020.

SHERWIN, O. M. Can invertebrates suffer? Or how robust is argument-by-ana-
logy? Animal Welfare, v. 10, p. 103-108, 2001.

SIMMONS, A. Animals, Predators, the Right to Life and the Duty to Save Lives.  
Ethics & the Environment, v. 14, n. 1, p. 15-27, 2009.

SINGER, P. Ética Prática. 3. ed. Tradução de Jefferson L. Camargo. São Paulo: 
Martins Fontes, 2002.

SINGER, P. Libertação Animal. Tradução de Marly Winckler. Porto Alegre/São 
Paulo: Lugano, 2004.

SINGER, P. The significance of Animal Suffering. In: BAIRD, R. M.; ROSENBAUM, 
S. E. (org.). Animal Experimentation: the Moral Issues. New York: Prometheus 
Books, 1991, p. 56-66.

SMITH, J. A. A question of pain in invertebrates. ILAR Journal, v. 33, p. 25-31, 1991.

SNEDDON, L. U. Evolution of nociception in vertebrates: Comparative analysis 
of lower vertebrates. Brain Research Reviews, v. 46, p. 123-130, 2004.



243

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

SNEDDON, L. U. Pain perception in fish: Indicators and endpoints. ILAR Journal, 
v. 50, p. 338-342, 2009.

SOUZA, R. F. Conscientizar com empatia ou fincar verdades doa a quem doer? Uma 
reflexão sobre como falar de Direitos Animais. Veganagente, 29 nov. 2016. Disponível 
em: http://veganagente.com.br/conscientizacao-vegana/. Acesso em: 28 mar. 2020.

SÖZMEN, B. Relations and Moral Obligations towards Other Animals. Relations: 
Beyond Anthropocentrism, v. 3, n. 2, p. 179-193, 2015.

SPOTILA, R. Sea turtles: A complete guide to their biology, behavior, and conser-
vation. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2004.

SUITS, D. B. Why Death Is Not Bad for the One Who Died. American Philosophical 
Quarterly, v. 38, p. 69-84, 2001.

TAYLOR, P. Respect for nature. Princeton: Princeton University Press, 1986.

TOMASIK, B. Applied Welfare Biology and Why Wild-Animal Advocates Should 
Focus on Not Spreading Nature. Essays on Reducing Suffering, 29 nov. 2016b. 
Disponível em: http://reducing-suffering.org/applied-welfare-biology-wild-ani-
mal-advocates-focus-spreading-nature/. Acesso em: 1 maio 2017.

TOMASIK, B. Convert Grass Lawns to Gravel to Reduce Insect Suffering. Essays on

Reduccing Suffering, 24 dez. 2016c. Disponível em: http://reducing-suffering.org/
convert-grass-lawns-to-gravel-to-reduce-insect-suffering/. Acesso em: 1 maio 2017.

TOMASIK, B. How Many Animals are There? Essays on Reducing Suffering, 7 ago. 
2019. Disponível em: http://reducing-suffering.org/how-many-wild-animals-a-
re-there/. Acesso em: 4 maio 2017.

TOMASIK, B. Ideas for Volunteering to Reduce Wild-Animal Suffering. Essays on 
Reducing Suffering, 17 dez. 2016a. Disponível em: http://reducing-suffering.org/
ideas-for-volunteering-to-reduce-wild-animal-suffering/. Acesso em: 1 maio 2017.

TOMASIK, B. One trillion fish. Essays on Reducing Suffering, 1 jan. 2012. Disponível 
em: http://reducing-suffering.org/one-trillion-fish/. Acesso em: 15 fev. 2019.

TOMASIK, B. Risks of astronomical future suffering. Foundational Research Institute, 
2013. Disponível em: https://foundational-research.org/risks-of-astronomical-
-future-suffering/. Acesso em: 15 fev. 2019.



244

LUCIANO CARLOS CUNHA

TOMASIK, B. The Importance of Wild-Animal Suffering. Relations: Beyond 
Anthropocentrism, v. 3, n. 2, p. 133-152, 2015a.

TOMASIK, B. Why digital sentience is relevant to animal activists. Animal Cha-
rity Evaluators, 2015b. Disponível em: http://animalcharityevaluators.org/blog/
why-digital-sentience-is-relevant-to-animal-activists. Acesso em: 22 jun. 2019.

TORRES ALDAVE, M. De lobos y ovejas. ¿ Les debemos algo a los animales sal-
vajes? Agora: Papeles de Filosofia, v. 30, n. 2, p. 77-98, 2011.

TORRES ALDAVE, M. The Case for Intervention in Nature on Behalf of Animals. 
A Critical Review of the Main Arguments against Intervention. Relations: Beyond 
Anthropocentrism, v. 3, n. 1, p. 33 - 49, 2015.

VANDEVEER, D. Of beasts, persons and the original position. The Monist, v. 62, 
p. 368-377, 1979.

VARNER, G. In Nature’s Interests?: Interests, Animal Rights, and Environmental 
Ethics. New York: Oxford University Press, 1998.

VARNER, G. No Holism Without Pluralism. Environmental Ethics, v. 13, p. 
175-79, 1991.

WARHURST, M. The REACH files: A policy guide. Brussels: WWF, 2004. Disponí-
vel em: http://awsassets.panda.org/downloads/reachfilespolicyguide.pdf. Acesso 
em: 8 mar. 2020.

WARREN, M. A. Moral Status: Obligations to Persons and other Livings Things. 
Oxford: Oxford University Press, 2000.

WENZ, P. S. Environmental justice. Albany: State University of New York Press, 1998.

WETLESEN, J. The Moral Status of Beings Who Are Not Persons: A Casuistic 
Argument. Environmental Values, v. 8, p. 287-323, 1999.

WILSON, S. The Species-Norm Account of Human Status. Between the Species, 
v. 13, n. 5, 2005. Disponível em: http://digitalcommons.calpoly.edu/bts/vol13/
iss5/7. Acesso em: 4 maio 2017.

WWF – WORLD WIDE FUND FOR NATURE. WWF’s response to the community 
strategy for endocrine disruptors. WWF: Working to sustain the natural world 
for the benefit of people and nature, 2000. Disponível em: http://awsassets.panda.
org/downloads/edcs.pdf. Acesso em: 8 mar. 2020.  



245

ÍNDICE REMISSIVO

A
Abolicionismo  114–118

Abordagem dos interesses relativos ao tempo  107–112

Acusação de arrogância  151–153

Acusação de impor valores antropocêntricos  156–157

Altruísmo eficaz  193

Ambientalismo  27, 29, 31, 42, 57, 61, 95, 125, 130–143, 152, 157, 173–175, 
178–179, 191, 197, 206, 225, 228

Antirrealismo moral  53–54, 81–82

Antropocentrismo  26, 28–29, 31, 33–37, 42, 45, 66, 91–92, 95, 104, 121, 125, 
129, 131, 140–142, 151– 152, 156, 160, 178–179, 181, 183–184, 186, 197, 206, 
208, 210–211, 213, 221–223

Apelo a tradições  49–56

Apelo ao equilíbrio ecológico  188–190

Apelo ao natural  45–49, 55, 74, 163–165, 168–170

Argumento da existência das razões  146, 167–168, 170, 183

Argumento da força das razões  146, 167–168, 170, 183

Argumento da implicação  145–146

Argumento da relevância  42, 44, 48–49, 56–62, 66–67, 69, 71, 73–75, 81, 84–85, 
87, 93, 142, 146, 153, 170, 173

Argumento das capacidades/relações  36–42

Argumento das distinções biológicas  45–46

Argumento da sobreposição das espécies  40–41

Argumento do grupo  42–44

Argumento do potencial  41–42



246

LUCIANO CARLOS CUNHA

B
Biocentrismo  94–96, 132–134, 136, 175

C
Conflito entre o ambientalismo e a consideração pelos animais  115–117

Conflitos entre os animais  142–144

Consequencialismo  63–64, 73, 118–121, 127–129, 168

Consideração moral direta e indireta  23–24

Consideração moral plena  24–25, 29, 31, 39, 40–42, 44, 49, 57, 65–67, 69, 74, 
98, 113, 117–118, 121, 129–130, 143, 227–228

Contratualismo  73

Critério da senciência  57, 71, 73, 76, 92, 95

Critério do território  168–171

Critérios metafísicos  34–37, 58

D
Defesa definicional do especismo antropocêntrico  30, 31, 33–35, 40

Deontologia  73, 118–119, 127–128

Dependência  159–160

Deveres positivos  121–124, 180, 185

Dinâmica populacional e sofrimento animal  146–151

Direitos  36–37, 41, 58, 73, 125–129, 212–216, 219

E
Ecologia  132, 178–179

Ecologia do medo  172

Efetividade na ajuda  195–196, 223

Egoísmo normativo  77–81

Empatia  29, 36–37, 96–98, 197, 200, 225

Epicurismo 99, 100 

Escala de dano  194–196, 223



247

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Especismo  27–31, 33–37, 42, 44–47, 49–51, 53, 55–57, 61, 64–69, 77, 81, 96, 
114, 118–122, 125, 129, 141–142, 152–154, 172, 178, 186, 191, 196–197, 201, 
206, 211–221, 226, 228

Especismo indexical  44–46

Ética de virtudes  73

Ética do cuidado  73

Experiencialismo  71

Experimentação animal  118–121, 137–138, 210

Exploração animal  25–26, 29, 31, 86, 90, 107, 114–121, 126, 136, 147–149, 158, 
165, 197, 200–201, 207–215, 221–222, 228

G
Grau de negligência  125, 130, 146, 195–196, 223

H
Hedonismo  71

Heurística de disponibilidade  201–203, 223

Holismo  132–33, 136, 175

I
Igual consideração  24–25, 56–57, 61–66, 68–69, 72–74, 77, 79, 82, 84–85, 87, 
89, 92, 96–98, 114, 116, 120, 126, 153–155, 194, 196–197, 215–216, 218, 220–221

Igualitarismo  62–63, 73, 162

Imparcialidade  46, 56–57, 66–69, 73–74, 82, 98, 114, 116, 196, 197

Importância da questão dos danos naturais  153–154, 160–163, 146, 190

Importância do futuro  203–207, 209–211, 223, 225–226, 228

Insensibilidade ao alcance  200–201, 223

Inteligentismo  64, 89–91, 129

Irrelevância da origem do dano  163–168

K
Kantianismo  73



248

LUCIANO CARLOS CUNHA

L
Liberdade  36, 58, 115–116, 157–158

M
Magnitude do dano da morte  105–112, 114, 161

Maximin  62–64

Merecimento  84–87

N
Naturocentrismo  132–133, 136, 175

Neokantianismo  73

O
Objeção das plantas  104–105

Objeção do mundo alternativo  124

P
Papel da ciência  178–179

Papel da ética  178–179

Paternalismo  159

Preferencialismo  71

Prioridade  55, 64, 65, 85, 88–89, 129–130, 154–155, 181, 193–195, 223

Prioritarismo  73, 162

R
Raciocínio motivado  198–199, 223

Raciocínio prudencial  204

Regulamentarismo  115–116

Relativismo normativo  50–54

Requerimento da causa imediata  123

Requerimento da intenção  123–124



249

UMA BREVE INTRODUÇÃO À ÉTICA ANIMAL 
DESDE AS QUESTÕES CLÁSSICAS ATÉ O QUE VEM SENDO DISCUTIDO ATUALMENTE

Responsabilidade moral  123–124, 164, 179–183

Riscos-S  205–206

S
Salto do que é para o que deve ser  74–77

Situação dos animais na natureza  146–151, 162–163, 183, 191, 198, 228

Suficientismo  73

T
Tamanhismo  64, 129

Tratabilidade  195–196, 223

U
Utilitarismo  62–64, 73, 162

V
Valor instrumental  84, 94, 134

Veganismo  212–213, 215–216

Véu da ignorância  67

Viés da proporção  184, 206–207, 223

Viés da proporção temporal  207–208, 223

Viés de confirmação  198–199, 223

Viés dos casos individuais  199–200, 223

Viés temporal  183, 203–204

Vínculos especiais  97, 181–182

Visão idílica da natureza  201–203


