
O texto a seguir é a transcrição da palestra apresentada no I Congresso Internacional do 

Centro de Estudos sobre Animais e o Antropoceno, posteriormente publicada como capítulo 

de livro, e deve ser citado como: 

 

CUNHA, L. C. O sofrimento dos animais selvagens e suas implicações éticas. In: AUBERT, 

A. C., CHEIM, G. L.; ROSA, M. B. (orgs.). Caminhos para a Libertação Animal: Coletânea 

Interdisciplinar Resultante do I Congresso Internacional do Centro de Estudos sobre Animais 

e o Antropoceno. Editora Fi, 2023, p. 56-75. 

 

O SOFRIMENTO DOS ANIMAIS SELVAGENS E SUAS IMPLICAÇÕES ÉTICAS
1
  

 

Luciano Carlos Cunha
2
  

INTRODUÇÃO  

 

Esta apresentação tratará do sofrimento dos animais selvagens e de suas implicações éticas. 

Essa questão foi bastante negligenciada ao longo da história da própria ética animal, mas vem 

sendo cada vez mais reconhecida como importante nos últimos anos. Existem pelo menos 

duas visões na base dessa negligência:  

 

1) A primeira é a visão de que só temos razões para ajudar os animais selvagens se forem 

prejudicados direta ou indiretamente por práticas humanas. Segundo essa visão, quando os 

animais selvagens são vítimas de processos naturais, isso não levanta um problema ético.  

 

2) A segunda é a ideia de que, se deixarmos a natureza seguir o seu curso, normalmente os 

animais terão vidas predominantemente positivas. Como resultado da predominância dessas 

duas visões, o ativismo da causa animal e os trabalhos em ética animal têm abordado 

geralmente os danos que os animais sofrem em decorrência de sua exploração (como o seu 

uso para consumo, vestuário, entretenimento, em experimentos etc.).  

 

Certamente que é extremamente importante combater a exploração animal. Entretanto, nessa 

apresentação tentarei explicar por que o sofrimento dos animais selvagens decorrente de 

                                                 
1
 Transcrição realizada por Ângela Cristina Fernandes, ativista e fundadora da SOS Bicho. 

2
 Luciano Carlos Cunha é Doutor em Ética e Filosofia Política pela Universidade Federal de Santa Catarina, e 

coordenador geral no Brasil das atividades da organização Ética Animal (www.animal-ethics.org/pt). Contato: 

luciano.cunha@animal-ethics.org.  



causas naturais é também um problema ético muito importante
3
.  

 

1. COMO NÃO ENTENDER A QUESTÃO  

 

Por vezes é dito que, quando os animais são vítimas de processos naturais, não há questão 

ética alguma, pois a natureza não é um agente responsabilizável, e sim, apenas uma série de 

processos acontecendo. Por exemplo, por vezes é dito o seguinte: "A natureza não é boa ou 

má: simplesmente é". Segundo essa visão, só devemos ajudar alguém se o prejuízo foi 

causado por um agente responsabilizável.  

 

Entretanto, trata-se de duas questões distintas
4
: "devemos ajudar as vítimas?" e "quem 

ocasionou o dano é culpável?". Ainda que não faça sentido culpar uma doença, a queda de 

uma árvore ou um animal não humano por ter prejudicado alguém, isso não parece fazer com 

que não devamos ajudar as vítimas. Isso já é totalmente aceito no caso humano. Quando os 

humanos padecem de doenças, fome, sede ou qualquer outro dano natural, não é dito que, já 

que os processos naturais não são culpáveis, então não devemos ajudar essas vítimas. A 

questão ética existe porque nós temos de decidir ajudar ou não (a questão é colocada para nós, 

e não para os processos naturais). Portanto, o fato de os processos naturais não serem 

responsabilizáveis não faz com que deixe de existir um problema ético em tal situação.  

 

2. UM RESUMO DAS RAZÕES FAVORÁVEIS A AJUDAR OS ANIMAIS 

SELVAGENS  

 

Vejamos agora dois argumentos que explicam por que temos razões para nos preocuparmos 

com os danos de que os animais padecem em decorrência dos processos naturais.  

 

O primeiro argumento afirma que, se realmente nos importamos com os animais, então o que 

almejaremos é que eles estejam bem. Nesse caso, não veremos diferença moralmente 

relevante em saber se o dano foi causado por práticas humanas ou por processos naturais. Por 

exemplo, não faria sentido afirmar que me importo com o bem da minha filha, mas que não a 

ajudaria se ela for vítima de uma doença naturalmente causada ou de um desastre natural. Em 

                                                 
3
 Examino essa questão em detalhes em CUNHA, L. C. Razões para ajudar: o sofrimento dos animais selvagens 

e suas implicações éticas. Curitiba: Appris, 2022. 
4
 Para uma análise detalhada desse ponto, ver SAPONTZIS, S. F. Morals, Reason and Animals. Philadelphia: 

Temple University Press, 1987, p. 230-231. Ver também CUNHA, Ibid., p. 99-110. 



outras palavras, o que esse argumento diz é que,se verdadeiramente nos importamos com os 

animais, vamos querer que eles estejam livres de danos em geral, e não apenas dos danos 

antropogênicos. Do contrário, o que estaríamos buscando seria um ideal de "pureza humana", 

e não uma preocupação genuína com o bem dos animais.  

 

O outro argumento aponta para o desvalor intrínseco do sofrimento. O sofrimento é uma 

experiência intrinsecamente negativa. Ou seja, não precisa ser uma ponte para outra coisa 

negativa para ser negativo: ele próprio já é negativo. É claro, por vezes o sofrimento é 

positivo de maneira instrumental. Por exemplo, a dor faz com que evitemos as coisas que nos 

prejudicam. Nesses casos, o sofrimento não foi bom em si. Foi bom apenas porque ajudou a 

evitar aquilo que nos prejudica. Mas o sofrimento em si, é algo negativo. Entretanto, o 

sofrimento é negativo independentemente de ser causado por humanos ou por processos 

naturais.  

 

O quão negativo é o sofrimento é algo que depende de sua magnitude. Quanto maior a 

intensidade e a duração do sofrimento, pior será. Entretanto, isso também não tem nada a ver 

com a origem do sofrimento ser antropogênica ou natural. Assim, diante de dois sofrimentos 

de magnitudes diferentes, temos razões para priorizar evitar o de maior magnitude, 

independentemente de ter tido origem em práticas humanas ou não. Para os animais não 

importa se o dano foi causado por humanos ou por processos naturais. Assim como acontece 

conosco, o que desejam é estar livres do dano. Portanto, ao contrário do que por vezes 

equivocadamente se pensa, a proposta de ajudar os animais selvagens não é uma proposta 

antropocêntrica, pois visa a realizar interesses que animais de fato possuem: evitar sofrimento 

e não morrer prematuramente.  

 

Por vezes a proposta de ajudar os animais é acusada de ser arrogante
5
 por intervir em 

processos naturais ou no território natural. Entretanto, intervenções na natureza com 

finalidades antropocêntricas ou ambientalistas normalmente não recebem nenhuma acusação 

de arrogância. Por exemplo, quase todo mundo concorda com a prática da agricultura, com a 

construção de moradias, escolas, hospitais, bibliotecas e em se proteger contra doenças que 

são naturalmente causadas. Quando o bem dos humanos está em jogo, a visão padrão é a de 

que estamos justificados a intervir na natureza para beneficiar os indivíduos.  

                                                 
5
 Ver, por exemplo, BALDNER, K. Realism and Respect. Between the Species, v. 6, n. 1, p. 1-7, 1990.  



 

Além disso, intervenções na natureza para realizar metas ambientalistas, como manter os 

ecossistemas em certas configurações ou preservar espécies ameaçadas de extinção, também 

são amplamente aceitas e praticadas há muitas décadas
6
. Inclusive, ajudar os animais 

selvagens vítimas de processos naturais é algo bem aceito, desde que a meta que se visa 

alcançar com a ajuda seja antropocêntrica ou ambientalista. Um exemplo é a vacinação de 

animais selvagens
7
 para preservar espécies raras, ou para proteger do contágio os humanos ou 

os animais que os humanos visam explorar diretamente. Em outras palavras, a acusação de 

arrogância só ocorre quando a intervenção tem como meta garantir o próprio bem dos 

animais. Isso parece mostrar que quem mantém essa posição não é contra intervenções na 

natureza como afirma, e sim contra a meta de considerar os animais enquanto indivíduos. 

Entretanto, se o especismo é injustificável, e se há razões para ajudar humanos vítimas de 

processos naturais, então há igualmente razões para ajudar animais não humanos vítimas de 

processos naturais.  

 

Se esses argumentos fazem sentido, precisamos rejeitar duas visões: (1) a que mantém que 

não temos razões para prevenir ou minimizar os danos naturais e; (2) a que afirma que tais 

razões existem, mas são mais fracas do que seriam se fossem danos antropogênicos 

equivalentes. Se o que gera razões para evitar danos é o seu teor negativo, então a força dessas 

razões depende da magnitude do dano, não de sua origem.  

 

Se realmente estamos preocupados com o bem dos animais, nosso objetivo será beneficiar os 

animais da maneira mais eficiente possível. Para alcançar essa meta, teremos de nos basear na 

quantidade de dano (morte, sofrimento etc.) que seria possível evitar investindo determinado 

recurso nesse ou naquele curso de ação. Se dermos peso diferenciado a danos de mesma 

magnitude em razão de eles terem uma origem antropogênica ou natural, falharemos em 

alcançar essa meta, pois estaremos negligenciando ou dando uma importância menor a uma 

quantidade considerável de dano, cuja origem não faz diferença para as vítimas.  

 

                                                 
6
 Para uma análise crítica dessas intervenções ambientalistas e do quanto elas prejudicam os animais, ver: 

HORTA, O. Contra a ética da ecologia do medo: por uma mudança nos objetivos de intervenção na natureza. 

Ethic@, v. 16, n. 1, p. 165-188, 2017. Ver também: Shelton. J. A. Killing Animals That Don´t Fit In: Moral 

Dimensions of Habitat Restoration. Between the Species, v. 13, n. 4, 2004. Disponível em: 

http://digitalcommons.calpoly.edu/bts/vol13/iss4/3/. Acesso em: 14 dez. 2020 
7
 Para uma lista de programas de vacinação de animais selvagens, ver: ANIMAL ETHICS. Introduction to wild 

animal suffering: A guide to the issues. Oakland: Animal Ethics, 2020, p. 75-82. 



3. COMO OS ANIMAIS SÃO TIPICAMENTE AFETADOS PELOS PROCESSOS 

NATURAIS  

 

Alguém poderia concordar com os argumentos acima, mas acreditar que a situação dos 

animais selvagens não é tão urgente quanto a dos animais explorados. Por exemplo, muitas 

pessoas acreditam que, se os humanos pararem de prejudicar os animais que vivem na 

natureza, tais animais terão vidas significativas. Claro, a maioria das pessoas reconhece que 

eles terão episódios esporádicos de sofrimento e, em alguns casos, morrerão prematuramente. 

Porém, acreditam que isso é a exceção, e que na maioria dos casos os animais estarão 

minimamente bem. Entretanto, infelizmente a realidade é o oposto disso. Vejamos por quê.  

 

Os animais são prejudicados na natureza de diversas formas. Isso não acontece de forma 

esporádica, mas sim em uma base diária. São uma constante: desnutrição, fome e sede; 

doenças; lesões físicas; condições meteorológicas adversas; desastres naturais; conflitos intra 

e interespecíficos; estresse psicológico e o sofrimento decorrente da dinâmica populacional
8
 

(em especial este último, como veremos a seguir, é uma das causas principais de o sofrimento 

predominar na vida dos animais na natureza). Por vezes as ações humanas aumentam esse 

sofrimento e essas mortes, mas esse cenário já é assim em decorrência dos processos naturais, 

e já era assim muito antes do aparecimento dos humanos na Terra. Para entendermos a razão 

disso, um bom exemplo é perceber como funciona a dinâmica populacional
9
.  

 

Existem animais que possuem poucos filhotes por gestação. Isso torna possível o cuidado 

parental. Esse é o caso de animais de grande porte, como elefantes, primatas, zebras, leões etc. 

O investimento no cuidado com os filhotes aumenta a probabilidade de que eles sobrevivam 

até a idade adulta e tenham uma vida minimamente significativa. Ainda assim, mesmo esses 

animais estão sujeitos a todas as diferentes formas pelas quais os animais são prejudicados na 

natureza, mencionadas antes. Entretanto, suas chances de sobrevivência são um pouco 

maiores, embora esses animais sejam uma pequeníssima minoria na natureza. Porém, quando 

as pessoas pensam em animais na natureza, tendem a pensar em animais de grande porte (e, 

especialmente em adultos). Portanto, uma das causas da prevalência de uma visão positiva 

                                                 
8
 Para uma lista detalhada das formas pelas quais os animais são prejudicados por processos naturais, ver 

ANIMAL ETHICS, Ibid., p. 16-59 e CUNHA, Ibid., p. 19-34. Ver também: ANIMAL ETHICS. A situação dos 

animais na natureza. Disponível em: https://www.animal-ethics.org/a-situacao-dos-animais-nanatureza/. Acesso 

em: 22 mar. 2023 
9
 Sobre como a dinâmica populacional afeta o sofrimento animal, ver HORTA, O. Debunking the Idyllic View of 

Natural Processes: Population Dynamics and Suffering in the Wild. Télos, v. 17, p. 73-88, 2010. 



sobre as vidas dos animais na natureza é o fato de as pessoas tenderem a pensar em animais 

que não são representativos da vida padrão.  

 

A gigantesca maioria dos animais sencientes se reproduz maximizando não o cuidado com os 

filhotes, mas a quantidade de filhotes. Por exemplo, uma rã tem por volta de vinte e cinco mil 

filhotes por vez
10

. Há também animais que têm milhões de filhotes por ninhada, como é o 

caso do bacalhau, que têm por volta de dois milhões
11

. O peixe lua, por sua vez, pode produzir 

trezentos milhões de filhotes por vez
12

. Quantidades enormes de descendentes são comuns em 

peixes, invertebrados, répteis e anfíbios. Essa forma de reprodução maximiza a quantidade de 

animais que nasce para ter vidas repletas de sofrimento e morrer prematuramente. Vejamos 

por quê:  

 

Em um período de aproximada constância na população de certa espécie em determinado 

ecossistema, é possível deduzir a taxa de mortalidade prematura a partir do tamanho da 

ninhada. Se a população permaneceu relativamente constante durante algumas gerações, isso 

indica que em média sobreviveram apenas dois indivíduos por ninhada, isto é, um por 

progenitor (e menos do que isso se os progenitores se reproduzem mais de uma vez ao longo 

da vida). Todo o restante (milhares ou mesmo milhões, dependendo da espécie) nasce 

geralmente apenas para experimentar sofrimento intenso e morrer em questão de semanas, 

dias ou mesmo horas, muitas vezes sem experiência positiva alguma
13

.  

 

Isso mostra que, dada a forma de reprodução predominante, a quantidade de seres que nasce 

para ter vidas repletas de sofrimento e morrer prematuramente é maximizada pelos próprios 

processos naturais em níveis gigantescos. Tão gigantescos que tornam até mesmo os números 

da exploração animal (que mata trilhões de animais por ano) pequena em comparação
14

.  

 

4. A OBJEÇÃO DE QUE A SITUAÇÃO NÃO É TÃO RUIM QUANTO PARECE  

 

Uma objeção à conclusão acima aponta que talvez muitos desses ovos sejam destruídos antes 

                                                 
10

 RASTOGI, R. K. et al. Ovarian activity and reproduction in the frog, Rana esculenta. Journal of Zoology, 

[s.l.], v. 200, p. 233-247, 1983. 
11

 Ver HORTA, Ibid. 
12

 FROESE, R.; LUNA, S. No relationship between fecundity and annual reproductive rate in bony fish. Acta 

Ichthyologica et Piscatoria, [s.l.], v. 34, p. 11-20, 2004. 
13

 Ver HORTA, Ibid. 
14

 Ver TOMASIK, B. How Many Animals are There? Essays on Reducing Suffering, 07 ago. 2019a. Disponível 

em: http://reducing-suffering.org/how-many-wild-animals-are-there/. Acesso em: 04 mai. 2021. 



de formarem seres sencientes. Na prática, a quantidade de ovos destruídos antes de formar 

seres sencientes não parece ser a maioria, mas suponhamos para efeito de argumentação que 

90% dos dois milhões de ovos de cada posta de um bacalhau sejam destruídos: os 10% 

remanescentes já seriam 200 mil indivíduos. Desse modo, mesmo que a vasta maioria dos 

ovos não chegue a formar seres sencientes, ainda assim a quantidade de seres sencientes que 

nasceria apenas para sofrer seria gigantesca.  

 

Outra possível objeção consiste em afirmar que esses animais não são sencientes, ou que 

sentem de maneira menos intensa do que os adultos, por terem cérebros mais simples. 

Entretanto, temos fortes razões para pensar exatamente o contrário. Principalmente no caso de 

animais precociais (que é o caso da maioria das espécies ovíparas), seu sistema nervoso já 

está bastante formado antes de eclodirem dos ovos
15

. Ao nascerem, esses animais já 

conseguem navegar ativamente no ambiente em que nascem, o que é essencial para sua 

sobrevivência, já que em espécies ovíparas, excetuando-se o caso das aves, os filhotes não 

recebem cuidado parental. Além disso, também precisam ser bastante ativos já dentro do ovo, 

para conseguirem quebrá-lo na hora da eclosão. Isto é, as evidências fisiológicas e 

comportamentais sugerem que esses animais são sencientes.  

 

Vários estudos comprovam que os peixes-zebras adultos passam em todos os critérios para a 

senciência, enquanto seus filhotes, em todas as mesmas situações, respondem aos mesmos 

estímulos, também indicando senciência
16

. Além disso, por razões evolutivas, provavelmente 

quando filhotes tais animais sentem de maneira ainda mais aguçada, pois isso é crucial para 

que pelos menos alguns deles sobrevivam e passem sua informação genética adiante. Isto é, 

parece que há razões para se concluir não apenas que tais animais são sencientes, mas que, 

                                                 
15

 Ver ÉTICA ANIMAL. O desenvolvimento da senciência em animais juvenis. Ética Animal: ativismo e 

investigação em defesa dos animais, 12 abr. 2022c. Disponível em: https://www.animal-

ethics.org/odesenvolvimento-da-senciencia-em-animais-juvenis/. Acesso em: 28 fev. 2023. 
16

 HURTADO-PARRADO, C. Neuronal mechanisms of learning in teleost fish. Universitas Psychologica, v. 9, 

p. 663-678, 2010; LOPEZ-LUNA, J.; AL-JUBOURI, Q.; AL-NUAIMY, W.; SNEDDON, L. U. Impact of 

analgesic drugs on the behavioural responses of larval zebrafish to potentially noxious temperatures. Applied 

Animal Behaviour Science, v. 188, p. 97-105, 2017a. Ver: LOPEZ-LUNA, J.; AL-JUBOURI, Q.; AL-NUAIMY, 

W.; SNEDDON, L. U. Impact of stress, fear and anxiety on the nociceptive responses of larval zebrafish. Plos 

one, v. 12, n. 8, 2017b. Disponível em: https://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone 

.0181010. Acesso em: 20 out. 2021; LOPEZ-LUNA, J.; AL-JUBOURI, Q.; AL-NUAIMY, W.; SNEDDON, L. 

U. Reduction in activity by noxious chemical stimulation is ameliorated by immersion in analgesic drugs in 

zebrafish. Journal of Experimental Biology, v. 220, p. 1451-1458, 2017c; LOPEZ-LUNA, J.; CANTY, M. N.; 

AL- JUBOURI, Q.; AL-NUAIMY, W.; SNEDDON, L. U. Behavioural responses of fish larvae modulated by 

analgesic drugs after a stress exposure. Applied Animal Behaviour Science, [s.l.], v. 195, p. 115-120, 2017d; 

SNEDDON, L. U. Where to draw the line? Should the age of protection for zebrafish be lowered? Alternatives to 

Laboratory Animals, v. 46, p. 309-311, 2018. 



além disso, muito provavelmente são capazes de sofrer intensamente.  

 

Poderia ser objetado que esse problema importa pouco, uma vez que esses animais sofrem por 

pouco tempo, já que morrem muito prematuramente. Há vários problemas com essa objeção.  

 

1) O primeiro é que ela não leva em conta a quantidade de vítimas. Mesmo que sofram por 

pouco tempo, é ainda uma quantidade astronômica de vítimas.  

 

2) O segundo problema é não levar em conta o dano da morte
17

. Se a morte é um dano porque 

impede o indivíduo de desfrutar aquilo que de positivo experimentaria se continuasse vivo, 

então quanto mais prematura a morte, maior o dano da morte.  

 

3) Já o terceiro é que, mesmo que tais animais sofram por pouco tempo, isso não mostra que 

são pouco prejudicados com a vida que tiveram. Quão boa ou ruim é a vida de alguém é algo 

que precisa ser avaliado levando em conta não apenas a quantidade de eventos negativos, mas 

também a de eventos positivos. Por exemplo, se esses animais sofressem por pouco tempo 

mas depois tivessem vários anos de vida positiva, diríamos que suas vidas tiveram, no final 

das contas, um bom saldo positivo. Entretanto, no caso desses animais, o sofrimento extremo 

é quase a totalidade das experiências que eles têm na vida (ou mesmo a totalidade, em muitos 

casos). São, portanto, muito prejudicados por essa situação, seja por não experimentarem 

quase nada de positivo, seja por morrerem prematuramente, seja por suas vidas serem, 

literalmente, sofrimento.  

 

5. OBJEÇÕES AMBIENTALISTAS  

 

Algumas objeções à proposta de ajudar os animais selvagens surgem por parte de posições 

ambientalistas. Isso não deve ser confundido com a preocupação em preservar o ambiente 

enquanto recurso para os animais. Posições ambientalistas são as que valorizam em si 

entidades como ecossistemas e espécies, e não o bem dos animais enquanto indivíduos 

sencientes. Segundo as objeções ambientalistas, desde que a espécie não seja extinta e desde 

que o ecossistema não seja ameaçado, não há problema em existir sofrimento
18

.  

                                                 
17

 Sobre a questão do dano da morte, ver CUNHA, Ibid., p. 61-92. 
18

 Ver, por exemplo, CALLICOTT, J. B. Animal Liberation: A Triangular Affair. Environmental Ethics, v. 2, n. 4, 

p. 311-338, 1980. 



 

Um problema com esse tipo de visão é que ela está fundada em uma ideia muito difícil de ser 

fundamentada: a de que o que importa em si são entidades não sencientes, e não o bem dos 

indivíduos. Essa ideia é fortemente rejeitada quando as vítimas são humanas (inclusive pela 

vasta maioria dos próprios ambientalistas). Não é dito, por exemplo, que já que a espécie 

humana é abundante, então que o sofrimento dos humanos não importa. A predominância do 

especismo é o que faz com que tal ideia seja amplamente aceita quando as vítimas são 

animais não humanos.  

 

Além disso, mesmo que assumíssemos para efeito de argumentação que as metas 

ambientalistas são mais importantes do que o bem dos animais, ainda assim não se seguiria a 

conclusão de que não devemos ajudar os animais selvagens. Isso é assim porque a maioria dos 

projetos de ajuda não conflitaria com as metas ambientalistas
19

. Tais projetos não 

extinguiriam espécies e ecossistemas: simplesmente fariam com que houvesse menos 

sofrimento e mortes prematuras para seus habitantes.  

 

Algumas formas de ajuda poderiam, inclusive, ajudar a alcançar também algumas metas 

ambientalistas. Por exemplo, os defensores dos animais têm duas fortes razões para apoiar a 

ajuda a elefantes. A primeira é o bem dos próprios elefantes que seriam beneficiados. Como 

são animais de grande porte que tem poucos filhotes e oferecem cuidado parental, as chances 

de terem vidas com saldo positivo se forem ajudados são consideráveis. A segunda é que os 

elefantes consomem muita vegetação que,se estivesse disponível em maior quantidade, faria 

com que houvesse um número ainda maior de reproduções naquelas espécies que maximizam 

a quantidade de seres que nascem apenas para sofrer. Várias espécies de elefantes estão em 

extinção e, por isso, os ambientalistas podem apoiar ajudar os elefantes por uma preocupação 

indireta em preservar essas espécies. Assim sendo, programas de ajuda a elefantes 

contribuiriam tanto para realizar a meta de diminuir o sofrimento dos animais quanto metas 

conservacionistas. Em resumo, apesar de todas as divergências entre respeito pelos animais e 

ambientalismo, pelo menos no caso da ajuda aos animais selvagens, parece que haveria 

bastante espaço para concordância.  

 

                                                 
19

 Para um exame dessa questão, ver HORTA, O. Concern for wild animal suffering and environmental ethics: 

what are the limits of the disagreement? Les ateliers de l'éthique / The Ethics Forum, v. 13, n. 1, p. 85–100, 

2018. 



6. A PREOCUPAÇÃO EM TORNAR O CENÁRIO AINDA PIOR  

 

Uma das principais objeções à proposta de diminuir o sofrimento dos animais selvagens é a 

possibilidade de a tentativa de ajuda, sem querer, ocasionar em longo prazo ainda mais 

sofrimento do que já existiria naturalmente
20

. Por exemplo, é frequentemente apontado que 

nos ecossistemas há uma série de interações complexas e que, por isso, é difícil prever os 

desdobramentos de consequências em longo prazo.  

 

Apesar de esta ser uma preocupação muito importante, vale observar que não faz sentido, 

primeiro, dizer que não temos como prever as consequências em longo prazo, e, em seguida, 

dizer que sabemos que deixar a natureza seguir o seu curso terá melhores consequências em 

longo prazo.  

 

Em resposta a isso, por vezes é dito que deixar a natureza seguir o seu curso resulta no 

equilíbrio ecológico e, portanto, em menos sofrimento. Há dois problemas centrais com essa 

resposta. O primeiro é que a noção de equilíbrio ecológico não é baseada no que é melhor ou 

pior para os animais. Normalmente, esse conceito diz respeito a saber se alguma coisa (por 

exemplo, o tamanho das populações em um ecossistema) oscila dentro de uma faixa 

estabelecida em relação a um instante tomado como ponto de referência. Esse é um conceito 

que diz respeito meramente ao tamanho das populações, e não aos níveis de bem-estar. Em 

outras palavras, é possível que uma situação seja equilibrada e seja altamente negativa para os 

animais afetados (lembremos que em períodos de constância populacional sobrevivem em 

média apenas dois indivíduos por ninhada).  

 

É possível, ainda, que uma situação seja mais equilibrada do que outra, e seja pior para os 

animais afetados. Tudo dependerá de se o maior/menor crescimento/declínio das populações 

ocorre nas espécies que maximizam a quantidade de filhotes ou nas que maximizam o 

cuidado com os filhotes.  

 

O segundo problema é que deixar a natureza seguir o seu curso não resulta naquilo que 

                                                 
20

 Ver, por exemplo, CLEMENT, G. The Ethic of Care and the Problem of Wild Animals. Between the Species, v. 

13, n. 3, 2003, p. 9. Disponível em: http://digitalcommons.calpoly.edu/bts/vol13/iss3/2/. Acesso em: 4 maio 

2017. 



comumente se entende por equilíbrio ecológico
21

. Na visão comum se imagina que as 

populações se estabilizam em determinado ponto, com pouca variação ao longo do tempo. Na 

realidade, entretanto, as populações flutuam enormemente e de maneira bastante irregular.  

 

Outra objeção similar afirma que não deveríamos socorrer os animais que estão morrendo de 

fome, de sede etc., porque eles não possuem os genes mais adaptados, e isso impediria um 

melhoramento genético natural das espécies
22

. Contudo, essa objeção dificilmente seria aceita 

se fosse levantada em relação a ajudar humanos. Por exemplo, se fosse dito que os humanos 

que ficam doentes (isto é, todos nós) deveriam ser largados a própria sorte, com o objetivo de 

que fossem passados adiante apenas os genes mais adaptados, provavelmente isso seria visto 

como algo repugnante.  

 

Certamente que, se as intervenções não forem bem planejadas, corre-se o risco de deixar a 

situação ainda pior. Mas, como vimos, não há razões para se pensar que, então, a solução é 

deixar a natureza seguir o seu curso. O que defenderíamos se fossem vítimas humanas no 

lugar dos animais não humanos não é deixar a natureza seguir o seu curso, mesmo que 

reconhecêssemos que tentativas de ajuda mal planejadas podem tornar o cenário ainda pior. O 

que defenderíamos é pesquisar a fundo como os programas de ajuda podem se tornar cada vez 

mais seguros e eficientes ao longo do tempo. Já que o especismo é injustificável, é isso que 

precisamos concluir também no caso dos animais não humanos.  

 

7. O PAPEL DA ÉTICA E O PAPEL DA CIÊNCIA  

 

A proposta de ajudar os animais selvagens é por vezes equivocadamente entendida como não 

sendo cientificamente informada. Segundo essa visão, o que é cientificamente informado é 

utilizar os conhecimentos da ecologia para alcançar metas ambientalistas, como a conservação 

de espécies.  

 

Em boa parte dos casos, o conhecimento da ecologia é utilizado para alcançar metas 

ambientalistas, mas isso não precisa ser necessariamente assim. Existe uma diferença entre o 

                                                 
21

 Ver: LÉVÊQUE, C. Ecology: From Ecosystem to Biosphere. Enfield: Science Publishers, 2003, p. 202-44. Ver 

também: GRIMM, V.; WISSEL, C. Babel, or the ecological stability discussions: an inventory and analysis of 

terminology and a guide for avoiding confusion. Oecologia, v. 109, n. 3, p. 323-334, 1997. 
22

 Ver, por exemplo: ROLSTON III, H. Disvalues in Nature. The Monist, [s.l.], v. 75, n. 2, p. 250-278, 1992, p. 

254. Para uma resposta mais detalhada a essa objeção, ver: CUNHA, Ibid., p. 254-255. 



conhecimento científico e a meta normativa que guia o uso desse conhecimento. A ecologia é 

uma ciência descritiva: ela descreve como se dão as interações nos ecossistemas. Já o 

ambientalismo é uma posição normativa, que diz que o que importa em si são os ecossistemas 

e as espécies, e não os indivíduos sencientes. É possível utilizar os mesmos conhecimentos da 

ecologia para alcançar metas completamente diferentes da meta ambientalista. Por exemplo, 

tais conhecimentos também são muito utilizado para realizar interesses humanos. Portanto, 

nada impede que esses mesmos conhecimentos sejam utilizados com o objetivo de alcançar a 

meta de beneficiar os animais, em vez de prejudicá-los.  

 

8. O QUE JÁ É FEITO PARA AJUDAR, E O QUE MAIS PODERIA SER FEITO  

 

Existem pessoas que concordam com a argumentação aqui exposta, mas afirmam não ser 

possível fazer nada para ajudar os animais. Para responder a essa objeção, basta mostrar 

algumas formas de ajudar os animais selvagens que já vem sendo conduzidas, muitas delas há 

muitas décadas
23

. Como exemplo do que já vem sendo feito, temos: vacinação de animais 

selvagens; resgates de animais presos; assistência a animais doentes; ajuda a animais em 

desastres naturais, assistência a animais órfãos e assistência às necessidades básicas dos 

animais (alimento, tratamento médico etc.).  

 

Na maioria das vezes, esses programas são conduzidos por razões antropocêntricas ou 

ambientalistas, e não por uma preocupação com o bem dos próprios animais. Por exemplo, os 

animais são vacinados para evitar o contágio em humanos ou nos animais que os humanos 

querem explorar, ou porque deseja-se preservar alguma espécie em extinção. Entretanto, 

inegavelmente os animais são beneficiados também.  

 

Portanto, independente da motivação por trás desses programas de ajuda, eles já mostram que 

é possível ajudar os animais. Com isso, duas coisas ficam claras. A primeira é que o maior 

obstáculo à proposta de ajudá-los não é tecnológico, mas ideológico: dada a vigência do 

especismo, essa situação não é reconhecida como um problema importante. A segunda é que 

muito mais poderia ser feito se houvesse uma preocupação com o bem dos próprios animais.  

 

Por exemplo, poderiam ser conduzidos estudos sobre os diferentes tipos de vegetação 

                                                 
23

 Para uma lista, ver ANIMAL ETHICS, Ibid., p. 60-85. Ver também https://www.animal-ethics.org/ ajudando-

os-animais-na-natureza/. Acessado em 22 mar. 2023. 



possíveis de estarem presentes em determinado ecossistema, verificando-se que tipos de 

vegetação tendem a resultar em maiores quantidade de nascimentos daqueles animais que têm 

o sofrimento maximizado, e quais tendem a resultar em maiores quantidade de nascimentos 

daqueles animais que têm mais chances de terem vidas significativas. Com estudos desse tipo 

saberíamos quais cursos de ação resultariam em menos sofrimento ao longo do tempo.  

 

Como vimos, o conhecimento já existente pode ser utilizado para ajudar os animais. 

Entretanto, muito mais conhecimento existiria nesse sentido se houvesse um interesse em 

estudar como os animais em seus ecossistemas são afetados positiva ou negativamente 

enquanto seres sencientes, que possuem um bem-estar. Por essa razão, foi proposta por vários 

cientistas, filósofos e acadêmicos em geral, a criação de um novo campo de pesquisa, 

chamado de biologia do bem-estar
24

. Esse campo  envolveria várias áreas, como a ecologia, a 

ciência do bem-estar animal e a ciência veterinária. A ideia seria estudar os animais do ponto 

de vista do que os afeta positiva ou negativamente, isto é, do ponto de vista daquilo que é 

melhor ou pior para eles enquanto indivíduos, e não enquanto exemplares de espécies ou 

componentes de ecossistemas. Seria, portanto, uma área com um propósito muito diferente da 

biologia da conservação.  

 

O conhecimento proveniente da biologia do bem-estar poderia orientar os programas de ajuda 

aos animais selvagens. Isso teria dois efeitos positivos. Primeiro, isso preveniria o risco de 

desdobramentos negativos em longo prazo. Em segundo lugar, isso aumentaria a 

probabilidade de sucesso das tentativas de ajuda, fazendo com que os recursos pudessem ser 

utilizados de maneira cada vez mais eficiente em termos de prevenir o sofrimento e as mortes 

dos animais na natureza.  

 

CONCLUSÃO  

 

Tentar melhorar a situação dos animais selvagens em decorrência dos processos naturais 

deveria ser uma de nossas prioridades, por três razões. Primeiro, pela sua escala de dano. 

Como vimos, a quantidade de indivíduos que nascem só para sofrer e de mortes prematuras é 

                                                 
24

 Sobre biologia do bem-estar, ver FARIA, C.; HORTA, O. Welfare biology. In: Fischer, B. (org.). The routledge 

handbook of animal ethics. New York/London: Routledge - Taylor & Francis group, 2020, p. 455- 66. Ver 

também SORYL, A. A.; MOORE, A. J.; SEDDON, P. J.; KING, M. R. The Case for Welfare Biology. Journal of 

Agricultural and Environmental Ethics, v. 34, n. 7, 2021. Disponível em: https://link.springer. 

com/article/10.1007/s10806-021-09855-2. Acesso em 03 mar. 2023. 



tão gigantesca que deixa pequena em comparação até mesmo os números da exploração 

animal, que já são enormes. Em segundo lugar, esse problema é altamente negligenciado, 

mesmo por ativistas da causa animal. Quanto mais negligenciado é um problema importante, 

maior o impacto positivo de uma pessoa adicional trabalhando nele. Poderíamos, portanto, ter 

um grande impacto positivo nos dedicando a essa questão. Em terceiro lugar, vimos que é um 

problema tratável, e, à medida que aumentar o conhecimento em biologia do bem-estar, será 

possível diminuir esse sofrimento e essas mortes prematuras de maneira cada vez mais 

eficiente. Entretanto, para que esse conhecimento comece a crescer, antes de tudo é 

importante que as pessoas divulguem a importância dessa questão. 


