DISCRIMINACOES INTERESPECIFICAS E INTRAESPECIFICAS:
POR QUE A COMPARACAO PRECISA SER FEITA

Luciano Carlos Cunha'

Este artigo foi publicado originalmente na revista Synesis, e deve ser citado como
CUNHA, L. C. Discriminagdes interespecificas e intraespecificas: por que a compara¢iao
precisa ser feita. Symesis, v. 13, n. 2, p. 148-173, ago/dez 2021. Disponivel em:
http://seet.ucp.br/seer/index.php/synesis/article/view/2080/3230.

Resumo: O especismo pode ser definido como a discriminagao contra quem nao pertence
a determinada(s) espécie(s). Frequentemente, objeta-se comparar o especismo com
discriminagoes que afetam humanos, como o racismo, o sexismo e o capacitismo. Também
sao frequentes as objecOes a comparagdo entre as consequéncias do especismo (por
exemplo, a exploragdo sobre os animais nido humanos) com as consequéncias de
discriminagdes sobre humanos (como a escravidio humana ou o holocausto). Neste artigo
discuto trés tipos de objegoes a essas comparagdes: (a) a de que elas nao deveriam ser feitas
porque algumas pessoas poderiam se ofender com elas; (b) a de que os casos comparados
nao sao analogos e; (c) a de que essas comparagdes poderiam ser contraproducentes no
combate ao especismo. Defenderei que: (a) nao existem boas razdes para alguém se sentir
ofendido com tais comparagoes; (b) os casos comparados sio analogos e que; (c) essas
comparagoes sao essenciais nao apenas para se explicar o que é o especismo, mas para
combaté-lo, bem como para se combater outras formas de discriminagao.

Palavras-chave: Especismo. Discriminagao. Principio da Igual Consideracio.

1. Introdugao

Frequentemente, objeta-se a comparar a discriminacao contra 0s animais Nao
humanos com discriminac¢ées que afetam humanos. Em outras vezes, objeta-se a comparar
as consequéncias dessas formas de discriminagido (como utilizar os termos "escravidao
animal" e "holocausto animal"). Por exemplo, Cohen (1986, p. 867), Francis & Norman
(1978, p. 527) e Watson (1992, p. 119) consideram essas comparagbes ofensivas aos
humanos.

Tais comparacOes recebem trés tipos principais de critica: (a) a alegacio de que
elas ndo deveriam ser feitas em respeito aos que se ofenderiam com elas; (b) a alega¢ao de
que os casos comparados nao sao analogos e; (c) a alegacio de que elas podem ser

contraproducentes na defesa dos animais. Neste artigo defenderei que: (a) ndo existem boas

! Doutor em Etica e Filosofia Politica pela Universidade Federal de Santa Catarina. Coordenador das
atividades da Animal Ethics no Brasil (www.animal-ethics.otg). Email: luciano.cunha@animal-ethics.otg


http://seer.ucp.br/seer/index.php/synesis/article/view/2080/3230
http://seer.ucp.br/seer/index.php/synesis/article/view/2080/3230

razoes para alguém se sentir ofendido com tais comparagdes; (b) esses casos sio analogos e
que; (c) essas comparagoes sA0 essenciais nao apenas para se explicar a discriminagao sobre
os animais nao humanos, mas para combaté-la, bem como para se explicar a nogao de
discriminagdo em geral e para se combater outras formas de discriminagao.

O artigo seguira o seguinte roteiro. O item 2 apresenta defini¢coes das nogoes de
discriminagao e de tratamento injusto, bem como detalha o principio da igual consideragio. O item 3
apresenta o conceito de especismo. O item 4 discute algumas das principais defesas do
antropocentrismo. O item 5 lista as comparagdes que sio por vezes tomadas como ofensivas.
O item 6 discute se o fato de haver quem se ofenda com tais comparagoes ¢ suficiente para
se concluir que elas nao deveriam ser feitas e/ou que sio inadequadas. O item 7 discute a
alegacao de que tais comparagoes sao ofensivas porque ha humanos que ja foram
comparados a animais nao humanos pejorativamente. O item 8 discute a alegagdo de que as
comparagoes nao sao adequadas porque os casos comparados nao sio exatamente iguais. O
item 9 discute a alegacdo de que os termos "escravidio" e "holocausto" nio deveriam ser
utilizados em referéncia a exploragao animal porque esses nao seriam os sentidos originais
desses termos. O item 10 discute a afirmacao de que tais comparagoes sao inadequadas
porque seres mais racionais seriam, alegadamente, capazes de sofrer em maior grau. O item
11 defende que ha dois aspectos em que os casos comparados sao realmente distintos, mas
que isso nao torna a analogia inadequada. O item 12 discute se fazer tais comparacoes
poderia ser estrategicamente contraproducente na defesa dos animais nio humanos. O item

13 apresenta as conclusoes.

2. Discriminagao, tratamento injusto e principio da igual consideragio

Neste item serdo definidos alguns dos conceitos centrais utilizados neste artigo.
Existe uma discussao sobre qual a definicio mais adequada desses conceitos que, por
questoes de espaco, nao sera abordada aqui. As definicbes adotadas, contudo, siao
amplamente utilizadas nesse debate e, mesmo que haja alguma disputa sobre elas, o
presente item visa apenas esclarecer como os conceitos centrais abordados no artigo serao
utilizados.

Comecemos pela nogao de discriminagio. Discriminar contra alguém é desfavorece-
lo injustamente’. Assim, uma discriminagio acontece nio diante de todo e qualquer

tratamento desfavoravel mas, quando esse tratamento desfavoravel ¢ injusto.




Dada essa definicao, a préoxima pergunta importante é: sob quais condigoes
alguém ¢ desfavorecido injustamente? Adotarei aqui o seguinte critério: alguém recebe um
tratamento desfavoravel injusto quando é desfavorecido de modo tendencioso, e isso
acontece quando a decisio que o prejudica viola o principio da igual consideracio.
Vejamos:

O termo principio da igual consideragio fara referéncia ao principio que afirma que o
que deveria importar em nossas deliberacdbes morais é a magnitude dos
prejuizos/beneficios em questido, e nio sobte quem esses prejuizos/beneficios recairio
(SINGER, 2002, p. 30). Por exemplo, se afirmo que diante da escolha entre favorecer A ou
B, devo favorecer A porque ele seria mais prejudicado caso nio fosse favorecido, entio,
isso implica que, se em outra situa¢ao for B quem seria mais prejudicado se nao fosse
favorecido, entdo eu deveria favorecer B. Caso eu continue a favorecer A no segundo caso
hipotético, estarei sendo tendencioso a favor de A e, portanto, estarei discriminando contra
B.

E possivel existirem excegdes justificadas a essa conclusio? Por exemplo,
imaginemos outra situagdao onde A esta mais ferido do que B, mas isso aconteceu porque A
tentou assassinar B, que ¢ inocente (por descuido, A caiu de uma janela alta ao tentar matar
B). Suponhamos que concordemos que, nesse caso, mesmo B estando menos ferido,
devemos priorizar ajuda-lo. Ao contrario do que poderia parecer inicialmente, a justificativa
para essa exce¢do nao viola o principio da igual consideragido: pelo contrario, depende de
tal principio. Isso é assim porque a excegao ¢é justificada justamente porque a agdo de A
violou anteriormente o principio da igual consideragao. Além disso, essa exce¢ao estd
sujeita ao principio da igual consideragdo: se fosse B quem estivesse mais ferido por tentar
matar A nas mesmas condicdes, seria justificavel priorizar atender A, e assim por diante.

Outro caso que poderia parecer a primeira vista cOmo uma exce¢ao ao principio
da igual consideragdo mas que é, na verdade, uma aplicacio do mesmo, é o seguinte:
imaginemos que A estd levemente mais ferido do que B (agora, ambos inocentes) e que,
com uma mesma quantidade de recursos conseguiriamos, ou para melhorar muito pouco a
situagdo de A, ou melhorar significativamente a situagdo de B. Caso alguém escolha
melhorar a situacao de B porque possui a meta "causar o maior bem possivel", isso ¢é
compativel com o principio da igual consideragao, pois tudo o que o principio exige é que,
se a possibilidade de causar o maior bem possivel fosse ajudando A, entio é A quem

deveria ser ajudado. Curiosamente, o principio também ¢é compativel com a meta de

2 Sobre a defini¢io do conceito de discriminagio, ver Lippert-Rasmussen (2000).



sempre priorizar ajudar quem esta pior, mesmo que com isso o bem produzido seja menor.
Se alguém tem essa meta, em nosso exemplo ajudara o individuo A. Novamente, tudo o
que o principio prescrevera ¢ que, se fosse B quem estivesse mais gravemente ferido, ¢ ele
quem deveria ser ajudado. Ou seja, o principio da igual considerac¢ao é um principio formal
(e ndo, substancial): ele ndo determina uma meta especifica a ser adotada; determina apenas
que, seja la qual meta for adotada, nao ha justificativa para se dar um peso distinto ao bem
de cada individuo afetado pela decisdo’.

Existem duas maneiras basicas pelas quais o principio da igual consideragao é
violado. A primeira é quando prejuizos/beneficios de magnitude similar em individuos
distintos recebem peso distinto. Por exemplo, se afirmo que o sofrimento de -50 de A gera
razoes de determinada forga para ser aliviado e que o sofrimento de -50 de B gera razdes
mais fracas para ser aliviado, entdo estou discriminando contra B, pois estou agindo
tendenciosamente a favor de A. Ja a segunda ¢ uma forma mais "escancarada" de violagao
do principio: quando priotiza-se o nivel de prejuizo/beneficio menor. Por exemplo,
imaginemos que tenho de escolher, ou uma situagao onde A recebe um dano de -2, ou uma
situagao onde B recebe um dano de -50. Se dou maior importancia ao dano menor que A
receberia, entdo estou a discriminar contra B, pois entio estou a desfavorecé-lo
tendenciosamente.

A forma mais conhecida de discriminacio é o racismo. O racismo acontece
quando membros de determinada(s) raga(s) sio desfavorecidos injustamente, isto ¢, quando
os prejuizos/beneficios aos quais estatiam sujeitos recebem um peso menor, em
comparacio a niveis de prejuizos/beneficios similares em membros de outras ragas (ou, em
casos mais "escancarados”, quando recebem um peso menor mesmo em compara¢io a
niveis de prejuizos/beneficios menores em membros de outras racas).

Assim sendo, o que torna determinado tratamento uma forma de discriminacio ¢
ser uma violagdo do principio da igual considera¢ao. O que distingue uma forma de
discriminacao da outra ¢ o critério utilizado para agrupar aqueles que sofreriam a

discriminagao. Por exemplo, o racismo é baseado no critério da raga, enquanto o sexismo é

3 Para uma formulagdo detalhada do principio da igual consideracio, ver Singer (2002, p. 25-35). Uma das
razbes para se reconhecer o principio da igual consideragio como critério para distinguir quais decises sao
ou nio tendenciosas é que sua aceitagao nio depende da aceitagio prévia de uma visdo especifica de ética, e
nem mesmo de uma corrente especifica de ética (como o consequencialismo ou a deontologia, por exemplo):
¢ compativel com as principais teorias normativas da ética contemporanea,. Isso é assim porque o principio
ndo prescreve uma forma especifica de se determinar a acio correta (¢ compativel com varias dessas formas).
Nao ¢, portanto, um principio substancial (como sio os principios da #tilidade, do maximin, do igualitarismo, do
prioritarismo etc.), e sim, um principio formal, que estabelece uma pré-condi¢io para que um principio
substancial seja aceitavel. Sobre a compatibilidade do principio da igual consideragio com varias teorias da
ética normativa, ver Cunha (2020).



baseado no critério do género ou sexo; o idadismo no critério da idade; o especismo no
critério da espécie e assim por diante. Contudo, todas as formas de discriminag¢io siao

, . . . ~ . L. . . ~ 4
analogas no sentido de serem igualmente violagdes do principio da igual consideracao”.

3. Especismo e praticas especistas

A partir da década de 1970, na filosofia moral, varios autores comegaram a
defender que os animais nao humanos sofreriam uma discrimina¢do andloga ao racismo,
denominada de especismo’. O especismo pode ser definido como o tratamento
desfavoravel injusto contra quem ndao pertence a determinada(s) espécie(s)
(ALBERSMEIER, 2021, p. 5 HORTA, 2010, p. 244;. HORTA & ALBERSMEIER, 2020,
p.3). A forma mais comum de especismo é o especismo antropocéntrico, que desfavorece
tendenciosamente quem nao ¢ membro da espécie humana. O especismo antropocéntrico
acontece quando prejuizos/beneficios em animais nido humanos trecebem menor
importancia, em comparacio a prejuizos/beneficios de magnitude similar em humanos, ou
quando recebem menor importincia mesmo em compara¢ao a prejuizos/beneficios
menores em humanos.

Por exemplo, o uso de um animal em uma tourada é um caso claro onde o
prejuizo maior sobre o animal nao humano recebe um peso menor do que prejuizos
menores sobre os humanos uma vez que, se a tourada ¢é realizada, o animal nio humano
recebe um sofrimento intenso e perde a vida e, se a mesma nao é realizada, os humanos
continuam com um nivel de bem-estar acima daquele que o animal nao humano ficaria se a
tourada fosse realizada.

Ao contrario do que poderia parecer inicialmente, o uso de animais na
alimenta¢ao também ¢, geralmente, um exemplo de caso onde o prejuizo maior recebe um
peso menor: se os humanos consomem o0s animais, estes perdem a vida (e, no sistema
moderno intensivo de criagdo, também sofrem intensamente desde o momento do
nascimento até o momento da morte®); se os humanos nio consomem os animais e
possuem opg¢ao de comida vegetal, ficam em uma situacio melhor do que ficariam os

animais se fossem consumidos.

4 Para uma lista de fatores comuns a todas as formas de discriminagao, ver Horta & Albersmeier (2020, p. 3)
5Ver, por exemplo, os trabalhos de Singer (2002, 2004), Ryder (1991) e Sapontzis (1987).

¢Para um relato detalhado, ver Singer (2004, p. 107-177).



Apesar de a imensa maioria dos casos de especismo envolver priorizar 0s
interesses humanos mesmo quando os animais nio humanos seriam claramente mais
prejudicados, dada a definicio de discriminacio como violagdo do principio da igual
consideracio, o especismo também acontece quando os prejuizos/beneficios sobre os
animais n2o humanos recebem um peso menor, em compara¢io a prejuizos/beneficios de
magnitude similar em humanos. Assim, uma maneira simples de testar se uma atitude que
afeta animais nao humanos ¢ especista é imaginar se ela seria aceitavel se causasse um nivel
de prejuizo similar em um humano. Nesse sentido, a exploragao animal (seja 1a se visar
fomentar interesses menores humanos ou interesses similares) é especista, uma vez que nao
seria considerado aceitavel causar danos similares a humanos. Contudo, as praticas
especistas vao além da exploragao animal. Por exemplo, se alguém mantém que nao
deverfamos ajudar um animal nio humano que esta a sofrer por causa da fome, mas que
deverfamos ajudar um humano se estivesse a sofrer de fome em intensidade similar, entdo
esse alguém estd a desfavorecer tendenciosamente o animal ndo humano e, portanto, esta a

ser especista7.

4. Modos tradicionais de se defender o antropocentrismo e as respostas a essas

defesas

Virios autores tentaram defender que ha justificativa para se dar um peso maior
(ou mesmo, peso somente) a0 bem dos humanos e que, entdo, o antropocentrismo nao
seria uma forma de discriminagao e, portanto, nao seria especismo.

Por vezes, a validade de uma posi¢ao antropocéntrica é simplesmente postulada,
sem ser oferecido nenhum argumento adicional para defendé-la®. Um exemplo é a
afirmacdo "os humanos importam mais simplesmente porque pertencem a espécie a qual
pertencem". Obviamente, esse raciocinio ¢é circular, pois, o que estd em discussdo ¢
exatamente se ¢ ou nao relevante o pertencimento a determinada espécie para questoes de
consideragao moral. Em outras vezes, o antropocentrismo ¢ defendido alegando-se que os
humanos possuem certas caracteristicas metafisicas’ (por exemplo, possuir uma alma

imortal ou serem membros da espécie escolhida por deus). Um problema central com esse

7 Para uma discussdo sobre deveres positivos em relacdo aos animais ndo humanos, ver Cunha (2018, cap. 7).
8 Exemplos sdo as posi¢oes de Diamond (1991) e Gaita (2003).

 Exemplos sdo as posi¢oes defendidas por Harrison (1989) e Reichmann (2000).



tipo de argumento é que apela a critérios cuja verificagao de se alguém os cumpre ou nao é
impossivel de ser feita.

Visando evitar esses problemas, varios defensores do antropocentrismo apelam
para caracteristicas empiricamente verificaveis que (supostamente) apenas os humanos (e
todos os humanos) possuiriam que (alegadamente) justificariam o antropocentrismo. Por
vezes, as caracterfsticas citadas sdo capacidades'’ (racionalidade, agéncia moral, linguagem,
autonomia, senso de justica, cultura, capacidade de reivindicar e respeitar direitos etc.). Em
outras vezes, tomam a forma de relagdes' (politicas, de solidariedade mutua, de poder etc.).

Uma resposta a essas defesas do antropocentrismo é o argumento da sobreposigao das
espécies’”. O argumento aponta que, seja 1 qual a caracteristica eleita para tentar justificar o
antropocentrismo, ha humanos que nao a possuem (nem na realidade, nem em potencial).
Tomemos como exemplo as capacidades cognitivas complexas. Existem humanos que,
devido a uma condi¢do especifica congénita, jamais desenvolverdo tais capacidades ao
longo da vida. O argumento da sobreposi¢ao das espécies conclui que, se a falta daquelas
capacidades ou relagdes em certos humanos nao pode justificar trata-los pior do que outros
humanos (muito menos poderia justificar desconsiderar completamente o seu bem), entao,
a falta daquelas capacidades ou relagdes nos animais nao humanos tampouco pode
justificar trata-los pior do que os humanos (muito menos poderia justificar desconsiderar
completamente o seu bem).

Outra resposta as defesas do antropocentrismo ¢ o argumento da relevincia”, que
afirma que a razao pela qual devemos levar o bem dos humanos em conta ¢ simplesmente
porque sdo passiveis de serem prejudicados e/ou beneficiados (e nio, porque possuem
uma série de capacidades ou relagbes) e que isso implica, entdo, que temos exatamente as
mesmas razoes para dar consideragdo moral a todo e qualquer ser capaz de ser prejudicado
e/ou beneficiado, independentemente de espécie. O argumento da trelevancia defende,
assim, que o critério adequado de consideracao moral é a senciéncia, pois ser senciente
significa ser capaz de ter experiéncias que podem ser positivas ou negativas e, portanto,
implica em aquele organismo ser alguém (e nao, algo), que seria passivel de ser prejudicado

e/ou beneficiado.

10 Exemplos sio as posi¢oes defendidas por Carruthers (1992), Frey (1980), Leahy (1991) e Scruton (1996).
1T Exemplos sio as posicoes defendidas por Naverson (1989), Scanlon (1998) e Wenz (1998).

12 Esse argumento pode ser encontrado em Ehnert (2002), Horta (2014), Singer (2002, p. 85) e Wilson
(2005).

13 Para uma explanacdo detalhada desse argumento, ver Horta (2018).



5. Comparagdes por vezes mal vistas

Considere as seguintes atitudes: (1) afirmar que o especismo ¢ analogo a formas
de discrimina¢ao que afetam humanos (racismo, sexismo etc.); (2) utilizar, em defesa dos
animais nao humanos, argumentos que comparam animais nao humanos e humanos em
suas capacidades cognitivas (como faz o argumento da sobreposicao das espécies); (3)
sugerir que as praticas especistas sao analogas a praticas cujas vitimas sao humanas (por
exemplo, utilizar as expressoes "holocausto animal" e "escravidio animal").

Essas comparagoes costumam receber trés tipos distintos de critica: (a) a de que,
independentemente de serem ou nao comparagdes adequadas, ¢ moralmente errado faze-
las porque algumas pessoas se sentem ofendidas com elas; (b) a de que as comparagdes nao
sao adequadas por haver diferencas moralmente relevantes entre os casos comparados e
que, (c) mesmo se as comparagoes forem adequadas, ja que algumas pessoas se ofenderiam
com elas, os defensores dos animais estariam perdendo aliados em potencial (isto ¢, ainda
que nao haja nada de moralmente errado com tais comparagdes, fazé-las nao seria uma boa
estratégia).

Nos itens a seguir, serdo discutidas varias formas desses trés tipos de critica.

6. Se alguém se ofender com tais comparagdes, deveria ser proibido fazé-las?

Antes de discutirmos se ha algo de equivocado naquelas analogias, ¢ importante
separar duas questoes. Uma, é se deveria ser permitido fazer aquelas analogias ou nao.
Outra, ¢ se as analogias sio inadequadas e/ou ofensivas. Alguém podetia pensar que a
resposta para a primeira pergunta depende da resposta para a segunda. Isto é, poderia
pensar que, se uma analogia for inadequada ou ofensiva, entio niao deveria ser permitido
fazeé-la. Mas, nao ha que necessariamente ser assim. Poderia ser defendido que, em uma
sociedade democratica, deveria ser permitido expressar ideias inadequadas ou tolas (e até
mesmo ideias que ofendam) porque s6 assim haveria a oportunidade de se explicar o que
ha de errado com essas ideias.

Outra razdo importante para permitir expressar ideias que inicialmente parecem
inadequadas, tolas ou ofensivas ¢ que, apesar dessa aparéncia inicial, é possivel que essas
ideias estejam corretas. SO saberemos se sao corretas ou nao se for permitido expressa-las.

Uma coisa é permitir alguém expressar uma ideia e depois explicar o porqué de a mesma



ser equivocada. Outra coisa é tentar impedir alguém de expressar a ideia. F possivel que
alguém tente impedir que se expresse uma ideia justamente por recear que ela se revele
correta.

Assim, independentemente de tais comparagoes serem equivocadas ou nao,
parece haver razoes de peso para permitir fazé-las. Discutiremos agora se tais comparagdes
sao, de fato, equivocadas. Se nao forem, temos razdes nao apenas para permitir fazé-las,
mas também para pensar que é importante fazé-las. Uma razdo inicial para se pensar que
sao adequadas ¢ que, como vimos nos itens 2 e 3, o principio da igual consideragao implica
que o especismo nao apenas ¢ injusto, mas tao injusto quanto qualquer outra forma de
discriminacao.

Uma objecio a essa conclusao afirma que, como o principio da igual consideracao
prescreve levar em conta os interesses de todos os afetados, se alguém se sente ofendido
com certa comparagdo, devemos levar sua preferéncia em conta e que, portanto, o
principio prescrevera nio fazermos tal comparagdo. Essa é uma maneira completamente
equivocada de se entender o principio da igual consideragao. O principio prescreve dar
igual peso a todos os interesses semelhantes. Isso nao implica necessariamente afender a
todos os interesses considerados. Mesmo levando em conta o prejuizo que alguém teria se
certa comparagao for feita, isso teria de ser pesado em relagao aos prejuizos que teriam
lugar para outros individuos caso a comparagao nao seja feita. E, caso fazer a comparagao
resultar em impedir sofrimento e mortes, certamente o principio da igual consideragiao
prescreveria fazé-lo, mesmo que isso resulte em algumas pessoas se sentirem ofendidas
com a comparagao.

Se o mero fato de alguém se sentir ofendido com certa comparagiao ou critica
fosse suficiente para tornar errado fazé-la, entdo quase nenhuma compara¢do ou critica
poderia ser feita, pois quase sempre hd quem se sinta ofendido. O fato de alguém se sentir
ofendido nao implica automaticamente que tenha justificativa para se sentir ofendido. Os
racistas e sexistas também se sentem ofendidos com a defesa de que humanos deveriam
receber igual consideracao independentemente de raga e género. Mas, ndo parece que isso
implique que, entdo, seja errado lutar pela igualdade racial ou de género. Se as pessoas
pensam diferente no caso da defesa da igual considerac¢ao para animais nao humanos, isso é
simplesmente um caso de especismo, onde um interesse menor de humanos (ndo ouvir
certa comparacio) recebe maior peso do que o sofrimento e as vidas dos animais nao

humanos.



Poderia ser objetado que uma diferenca importante é que, no caso da defesa da
igualdade para os animais nao humanos, quem se sente ofendido pode pertencer a grupos
humanos discriminados. Contudo, isso nada diz sobre se essas pessoas tém ou nio
justificativa para se sentirem ofendidas. Por exemplo, imaginemos que um homem se sinta
ofendido com a reivindicagio de que as mulheres deveriam receber igual consideragio, e
que esse homem nido sé pertenga a um grupo discriminado, como ele proprio sofreu
discriminagdo a vida inteira. Ndo parece que isso torne errado reivindicar que as mulheres
recebam igual consideragdo. Isso sugere, entao, que o fato de alguém pertencer ao grupo x
ou y, ou o fato de ter sofrido ou nao discrimina¢ao, nao diz nada sobre se tal pessoa tem ou
nao justificativa para se sentir ofendida com certa afirmacdo. Assim, o que é crucial é
perguntar se ha esse tipo de justificativa. A seguir, discutiremos algumas das mais

comumente enderecadas.

7. O argumento da comparagio pejorativa

Poderia ser argumentado que as vitimas humanas de discriminagdes sao
frequentemente comparadas pejorativamente com animais nao humanos e que, por isso,
essas pessoas tém justificativa para se sentirem ofendidas com a comparagio entre
especismo e discriminagdes que afetam humanos. Um problema com esse argumento ¢ que
a comparacao feita pelos defensores dos animais tem um sentido oposto daquela feita
pejorativamente. Alias, os defensores dos animais estao a explicar o motivo pelo qual ndo
faz sentido tentar diminuir alguém comparando-o com um animal nao humano.
Geralmente, quem acredita que comparar alguém a um animal ndo humano é humilhante o
faz por acreditar que os animais nao humanos sao seres inferiores que deveriam receber
pouca (ou mesmo nenhuma) consideragao. O que os defensores dos animais estdo a
apontar é que ¢ injusto nao apenas excluir os animais nao humanos da consideragao moral,
mas também dar-lhes uma consideracio menor. Assim, quando defensores dos animais
comparam humanos e nao humanos, estio a comparar seres que, em seu entender, devem
receber igual consideragdo. E, claramente, ndo estao a defender que os humanos recebam
uma consideragdo menor do que ja recebem, e sim, que os animais nao humanos recebam
uma consideragao maior do que recebem.

O mesmo tipo de confusiao acontece quando alguém se sente ofendido com o
argumento da sobreposicao das espécies. Algumas pessoas se ofendem porque o

argumento afirma que, se a falta de certas capacidades (por exemplo, capacidades

10



cognitivas complexas) em certos humanos nao pode justificar trata-los pior, entao, a falta
dessas capacidades nos animais nio humanos nio pode justificar trata-los pior. Segundo
algumas pessoas, isso ¢ ofensivo porque compara humanos que nao possuem capacidades
cognitivas complexas a animais ndo humanos, e isso seria rebaixar os humanos. Contudo, a
confusdo envolvida aqui é ndo perceber que quem esta a rebaixar, junto com os animais
nao humanos, também os humanos que carecem de capacidades cognitivas complexas, é
quem defende que, para alguém ser moralmente considerado, tem de possuir certas
capacidades cognitivas complexas. E esse é exatamente o alvo da critica do argumento da
sobreposicao das espécies. O que os defensores dos animais propéem nao é que os animais
nao humanos e os humanos que carecem de certas capacidades recebam uma consideragiao
menor do que os humanos que possuem aquelas capacidades. Em vez disso, defendem que
todo ser capaz de ser prejudicado e/ou beneficiado deveria receber igual consideracio,
independentemente de suas capacidades. Portanto, a acusagio de que o argumento
comparar esses humanos a animais nao humanos seria rebaixar os humanos nao procede,
uma vez que o objetivo do argumento ¢ justamente elevar a considera¢io dada a ambos, a
ponto de que recebam tanta considera¢io quanto receberiam os humanos que possuem
aquelas capacidades.

Sobre a acusagdo de que fazer essas comparagdes seria trivializar o sofrimento e as
mortes das vitimas humanas, Sztybel (2006, p. 125) observa que geralmente acontece o
contrario: algumas pessoas se sentirem ofendidas com a comparagiao porque trivializam o
sofrimento e as mortes dos animais nio humanos. Isto ¢, a explicagdo principal para
algumas pessoas se sentirem ofendidas é o proprio especismo. Assim, Sztybel (2000, p.
130) defende que a comparagio pode ajudar a enfatizar a gravidade de nossa opressiao

sobre os animais.

8. O argumento de que as discriminagdes nao siao exatamente iguais

Outro argumento defende que a justificativa para se sentir ofendido com analogias
entre a discriminagao sobre os animais nao humanos e discrimina¢oes sobre os humanos é
simplesmente o fato de cada discriminagdo nao ser exatamente igual a outra, nem suas
consequéncias. Contudo, mesmo que isso seja verdade, é insuficiente para se concluir que
ha justificativa para se sentir ofendido com tais analogias. Afinal de contas, se as distintas
discriminagdes e suas consequéncias fossem exatamente iguais, nao seria necessaria

nenhuma analogia. A analogia é necessaria justamente porque elas mantém elementos em

11



comum, ainda que possuam diferencgas (por exemplo, todas elas sio violagdes do principio
da igual consideracdo, ainda que afetem individuos que sio membros de grupos distintos).
Para uma analogia ser adequada, os casos comparados nao precisam de ser iguais. Alids,
nao podem ser iguais. Do contrario, ndo seria uma analogia, e sim, um relato de repeticdo
de caso.

Além disso, para alguém se sentir ofendido com determinada comparagao entre
discriminagoes, é necessario pensar que os casos comparados nao sao igualmente graves. Se
alguém pensasse que os casos sdao igualmente graves, mas que nao siao suficientemente
semelhantes para fazer sentido a analogia, poderia considerar a analogia fraca, mas nao faria
sentido se ofender com ela. As pessoas se sentem ofendidas se sao comparadas a seres que
elas proprias consideram inferiores. Contudo, uma vez que o objetivo da analogia ¢é
justamente explicar por que esses seres devem receber igual consideragdo (e nio sao,
portanto, inferiores), entdo nao ha justificativa para se sentir ofendido com a comparagao.
Alids, o fato de existirem pessoas que se sentem ofendidas com a comparagao ¢ uma
oportunidade para se explicar o que é o especismo, uma vez que elas se sentirem ofendidas
¢ um caso de especismo.

Suponhamos que alguém afirme que racismo e sexismo sio analogos, no sentido
de serem ambos violagdes do principio da igual consideragdo e serem igualmente injustos,
com a diferenca que suas vitimas pertencem a grupos distintos. Para alguém se sentir
ofendido com essa comparagao, precisa acreditar que uma forma de discrimina¢do nao é
tdo injusta quanto a outra (isto é, precisa ser, ou racista, ou sexista). Da mesma maneira,
quando ¢ afirmado que o especismo ¢ analogo ao racismo e ao sexismo (no sentido de
serem todos violagoes da igual consideracdo e serem igualmente injustos), para alguém se
sentir ofendido com a comparagdo, precisa ser especista. No caso, o que estaria
acontecendo ¢é uma metadiscriminagao: manter que certas discriminagdes sao mais injustas do
que outras, ainda que todas sejam violagdes em mesma medida do principio da igual
consideracio.

Poderia ser objetado que, mesmo que o especismo seja analogo as discriminagoes
sobre humanos, as consequéncias de cada forma de discrimina¢ido sio muito distintas.
Contudo, a exploragao animal (uma consequéncia do especismo) possui similaridades o
bastante com os regimes de opressao sobre humanos a ponto de a analogia ser adequada.
Por exemplo, varios autores compararam a exploracao animal com o holocausto, dentre os
quais estao Coe (1995, p. 72-73), Fox (1990, p. 242), Gold (1995, p. 37), Regan (1987, p.
76-77), Ryder (1991, p. 40) e Sapontzis (1987, p. 86). O livro de Charles Patterson "Eternal

12



Treblinka" (2002) ¢ inteiramente dedicado a fazer essa compara¢io. Peter Singer (2004, p.
27-105) relata em detalhes as similaridades entre a experimentacio animal e os
experimentos nazistas. Jasper & Nelkin (1992, p. 61) observam que a comparac¢do ja era
feita antes de o termo "especismo" ter sido cunhado por Richard Ryder em 1970,
observando que em 1966 as instalagbes de uma criagdo de cdes para serem usados em
experimentos foram descritas pela revista [zt como um “campo de concentracido para
caes.”

A comparagao varias vezes foi feita por autores judeus. Isaac Bashevis Singer,
ganhador do prémio Nobel de literatura de 1978, em sua obra "Enemies: a Love Story",
escreveu: "In relation to animals, all people are Nazis; for the animals, it is an eternal
Treblinka" (SINGER, Apud PATTERSON, 2002, p. 181). Na obra "The Penitent",
escreveu: "when it comes to animals, every man is a Nazi" (SINGER, 1983, p. 39).

Edgar Kupfer, sobrevivente do campo de concentracio de Dachau, apds ser
libertado, escreveu em uma barraca que servia como hospital:

I refuse to eat animals because I cannot nourish myself by the sufferings
and by the death of other creatures. I refuse to do so, because I suffered
so painfully myself that I can feel the pains of others by recalling my own
sufferings (KUPFER, apud GOLD, 1995, p. 25)

David Sztybel (20006, p. 97-132), filho de sobreviventes do holocausto, observou
39 paralelos entre o holocausto e a exploracao animal. Dentre os principais, estio: a pratica
de tatuar nameros, retirando as vitimas da condi¢ao de individuos (p. 103, 112, 113); a
pratica de experimenta¢ao sobre as vitimas, incluindo experimentos feitos por mera
curiosidade (p. 107-108); apontar para os potenciais beneficios das experiéncias, apesar do
sofrimento das vitimas (p. 103); indiferenca dos pesquisadores em relagdo ao sofrimento
das vitimas (p. 104); o cheiro tipico de carnificina préximo a um abatedouro e a um campo
de concentracao (p. 105); uso de tecnologia para aumentar a eficiéncia em matar (p. 100,
114); a busca por pureza de ragas, como na criagdo comercial de caes (p. 106); denominar
as vitimas de "pragas" (p. 108); a pratica de caga de refugiados e de animais selvagens (p.
109); o uso das peles das vitimas para confeccionar objetos (p. 109); transformacio dos
restos mortais das vitimas em barras de sebo (p. 109); trabalho escravo (p. 110); uso das
vitimas para entretenimento de seus exploradores (p. 110); confinamento e aglomeragao
das vitimas sem condi¢cbes minimas de bem-estar (p. 110); separacio de maes/pais e filhos
(p. 111); mortes por inanigao (p. 111); cadaveres das vitimas sendo amontoados em valas
(p. 112); quantidades gigantescas de vitimas (p. 112); proibicao de se documentar o que

acontece dentro dos locais de exploragio (p. 112); institucionalizacio da pratica

13



exploratéria por meio de um aparato juridico (p. 113); o transporte das vitimas ser feito em
condig¢des de aglomeragio, sujeira, exposi¢ao ao clima, e sem receberem agua ou comida (p.
114); conivéncia de boa parte da sociedade (p. 114); negacdo por parte dos exploradores de
que o sofrimento das vitimas ocorra (p. 115); uso do termo "tratamento humanitario" para
designar praticas que causam sofrimento e morte as vitimas (p. 116); uso de termos

"suavizadores", como "eutanasia" para casos de assassinato (p. 117) e as vitimas serem

>
muitas vezes mortas sendo queimadas vivas (p. 119).

Os exemplos anteriores dizem respeito somente as semelhancas entre a
explora¢ao animal e o holocausto. Contudo, paralelos com a escravidao humana poderiam
também ser tracados (como, por exemplo, o status das vitimas como itens de propriedade e
o trabalho for¢ado). Em ambos os casos, as consequéncias sao relevantemente similares a
ponto de a analogia fazer sentido. E, como vimos, mesmo que as consequéncias fossem

muito diferentes, a analogia ainda faria sentido porque formas de discriminagao, por si so,

sao analogas no sentido de violarem igualmente o principio da igual consideragao.

9. O argumento etimoldgico

Por vezes, a comparagao entre a exploragao animal com a escravidio humana ou
com o holocausto ¢ criticada alegando-se que um termo sé deveria ser utilizado em seu
sentido original. Segundo essa posi¢do, o termo escravidio s6 deveria ser utilizado em
referéncia ao regime de trabalho forcado e de status de itens de propriedade dos
afrodescendentes pelas maos dos europeus e de seus descendentes, ¢ o termo holocausto
deveria ser utilizado somente em referéncia a0 massacre de judeus, eslavos, homossexuais e
outros grupos praticado pelo regime nazista. Isso seria assim, no entender do argumento,
porque esse seria o sentido original daqueles termos.

Ha dois problemas graves com o argumento. O primeiro, é que ele é um caso da
chamada falicia etimoligica, que consiste em confundir o significado em uso de um termo
com o seu significado original. Um exemplo classico de falicia etimoldgica é alguém
afirmar que a palavra "setembro" ndo deveria ser utilizado em referéncia a0 nono meés
porque, originalmente, referia-se ao sétimo meés (uma vez que os meses julho e agosto
foram criados posteriormente). A mudanga de sentido ao longo do tempo aconteceu com
muitas outras palavras. Como veremos a seguir, "escravidao" e "holocausto" sao duas delas.

O segundo problema ¢ que a obje¢ao nao funciona nem em seus proprios termos,

pois, se devéssemos utilizar as palavras apenas em seu sentido original, entio a palavra

14



"escravidio" ndo poderia ser utilizada em referéncia ao regime de trabalho forgado e de
status de itens de propriedade sobre afrodescendentes. O termo "escravo" (em inglés
"slave") surgiu no inicio da idade média, quando eslavos da Europa Central e da Europa
Oriental eram frequentemente escravizados pelos mouros da Peninsula Ibérica e do norte
da Africa JANKOWIAK, 2017, pp. 169-172). Posteriormente, o termo passou a designar
qualquer regime de trabalho forgado.

Curiosamente, se s6 pudéssemos utilizar os termos em seu sentido original, entdo
o termo "holocausto" sé podetia ser utilizado como comparacio ao massacre de animais
nao humanos. O termo "holocausto" envolve intrinsecamente uma comparagdo com a
explora¢ao animal (SZTYBEL, 20006, p. 97). Como observado por Sax (2000, p. 56), o
termo "holocausto" originalmente denotava um sactrificio hebreu no qual o animal inteiro
era dado a Yahweh para ser consumido pelo fogo. Em épocas posteriores, varias décadas
antes do massacre dos judeus pelos nazistas, o termo ja era empregado em referéncia a
assassinatos em massa de membros de determinado grupo. Por exemplo, Crowe (2008, p.
1) observa que o termo foi utilizado em 1895 pelo New York Times para descrever o
massacre de cristaos arménios pelos mugulmanos do Império Otomano. Sztybel (20006, p.
97) observa que, ao contrario do que se poderia pensar a primeira vista, uma forma de
exploragao animal é que primeiro se tornou uma metafora para o que aconteceu com 0s
judeus nas maos dos nazistas.

Além disso, se for mantido que o unico uso adequado de um termo é com o seu
sentido original, entdio o mesmo argumento poderia ser utilizado por um racista para
defender que tratar afrodescendentes como itens de propriedade nao seria escravidao, uma
vez que as vitimas nao sao eslavas. Nesse caso, seria facilmente percebido que a estratégia
semantica em questio visa tentar tornar a escravidao mais aceitavel, uma vez que a escolha
por outro nome podetia n3o ter 0 mesmo impacto negativo que tetia o termo "escravidao".
Por exemplo, se em resposta ao racista fosse proposto, no lugar do termo "escravidao", a
utilizagdo de um termo que tornasse ainda mais nitida a injustica envolvida em tal ato,
muito provavelmente o novo termo também nao seria aceito por quem nao aceita o termo
"escravidio".

Igualmente, alguém poderia sugerir que a exploragao animal nao deveria ser
comparada a escravidio ou ao holocausto alegando uma preocupagdo com o sentido

original dos termos, mas a motivacao real ser a sua cren¢a de que os animais nao humanos

15



sao seres inferiores. Tal motivacao ficaria evidente se 0 nome que sugerisse no lugar fosse
. . . . -~ - 14
mais "suave", que enfatizasse que a explora¢io animal nio ¢ algo tdo grave .
Assim, pelas razoes expostas acima, nao ha porque limitar o uso dos termos

"escravidao" e "holocausto" somente a casos onde as vitimas sao humanas.

10. O argumento de que os seres mais racionais sofreriam em maior grau

Poderia ser objetado que as discriminagdes sobre humanos afetam seres com
maiores capacidades cognitivas, o que implicaria em um sofrimento maior. Por exemplo,
sofreriam por recordagdo/antecipacio de eventos negativos em maior grau do que 0s
animais nao humanos.

E possivel que isso seja verdadeiro em varios casos. Contudo, também ¢é possivel
que, em outros casos, alguém sofra mais justamente por ter menores capacidades
cognitivas. Por exemplo, normalmente criangas pequenas e animais nao humanos sofrem
mais a0 receberem uma inje¢ao ou medicamento, justamente por nio entenderem que o
que se visa com isso ¢ ajuda-los. Além disso, seres que possuem um sentido temporal de s,
apesar de poderem sofrer por recordagdo ou antecipagdo de eventos negativos, também
podem ter o seu sofrimento presente aliviado por recordagao ou antecipagao de eventos
positivos. Por outro lado, seres que nao possuem essa capacidade, ou que a possuem de
maneira muito limitada, ndo possuem esse recurso para terem o seu sofrimento presente
aliviado (ROLLIN, 1989, p. 144; FARIA, 2016, p. 11)

Além disso, na maioria dos casos, um menor grau de racionalidade implica em
uma maior vulnerabilidade. E por essa razao que os cuidados e a prote¢ao necessarios para
com um bebé ou para com um humano vitima de alguma doenca ou acidente que afete
suas capacidades cognitivas sao muito maiores do que para com um humano adulto
normal.

Assim sendo, parece que nio existem razdes para se pensar que a exploracio
animal é menos injusta do que seria se fosse feita sobre humanos que possuem capacidades
cognitivas similares as dos animais nao humanos. E, dado o que foi argumentado nesse
item, isso pode revelar que as consequéncias de tal exploracao sao ainda piores do que

comumente se pensa.

14 F uma prética comum no caso das exploracdes (sobre humanos e ndo humanos) a utilizagio por parte dos
exploradores de termos que camuflem o prejuizo para as vitimas. Na exploragdo animal, termos como
"abate", "eutanasia" e até mesmo "colocar para dormir" sdo utilizados no lugar de "assassinato", "matan¢a” e
"exterminio". Além disso, termos como "bem-estar" e "humanitirio" sio muitas vezes utilizados para se

referir a praticas que em nada beneficiam as vitimas. Sobre esse ponto, ver Regan (2006, 93-100).

16



11. Dois aspectos em que os casos comparados sao distintos

Como observado por Sapontzis (1987, p. 84-85), ha dois aspectos em que as
consequéncias do especismo sao diferentes das consequéncias de qualquer forma de
discriminagdo contra humanos vigente atualmente. Assim, ha dois aspectos nos quais a
analogia entre o especismo e discriminacées contra humanos nao funciona. Contudo, isso
se da por razdes opostas daquelas frequentemente alegadas para se dizer que tal analogia ¢é
inadequada.

O primeiro aspecto ¢ que a quantidade de vitimas do especismo ¢
gigantescamente maior do que a quantidade de vitimas das discriminagdes que afetam
humanos somadas. Por exemplo, somente para consumo, sao mortos anualmente em nivel
global algo entre 1 e trés trilhdes de animais nio humanos (FAO, 2010; MOOD &
BROOKE, 2010). As mortes de humanos em nivel global no periodo entre 1950 e 2019
variaram entre 45 e 58 milhGes ao ano”. Suponhamos, para efeito de argumentacio, que a
quantidade de mortes anuais de humanos fosse maior: 60 milhdes de mortes anuais. Esses
nameros dizem respeito a mortes de humanos por toda e qualquer causa, e nao apenas as
mortes de vitimas de discriminagdes. Mesmo concedendo esses pontos, 60 milhoes
representam apenas 0,006% de 1 trilhdo e apenas 0,002% de 3 trilhdes.

Além disso, ha uma enorme quantidade de animais na natureza padecendo de uma
vida de sofrimento intenso que os humanos poderiam ajudar, e ndo o fazem por causa do
especismo'®. A estimativa para a quantidade desses animais em um dado momento é de 10
quintilhées (TOMASIK, 2019). Comparemos esses numeros com o total da populagao
humana mundial, concedendo para efeito de argumentacao que a populagao de humanos ja
tivesse chegado em 8 bilhdes de habitantes. A populagio humana representaria
0,00000008% da populagiao de animais nao humanos. Se fizéssemos uma analogia com o
petiodo de um ano, a populagao humana equivaleria a apenas 0,02 segundos.

O segundo aspecto é que e os niveis de sofrimento individual de que padecem os
animais nao humanos sao geralmente maiores do que aqueles dos quais padecem
atualmente os humanos vitimas de discrimina¢ao. Por exemplo, os animais que nascem nas
granjas industriais muitas vezes passam uma vida inteira sem poder se mover, sdo

amontoados juntamente com varios outros em uma unica gaiola, tem de viver em meio a

15 Estatisticas disponiveis em https://ourworldindata.org/births-and-deaths

16 Para uma andlise detalhada da questdo dos animais na natureza, ver Cunha (2018) e Fatia (2010).

17


https://ourworldindata.org/births-and-deaths

fezes, possuem seus bicos cortados e sio castrados sem anestesia, sao muitas vezes cozidos
vivos, triturados vivos, tém suas peles arrancadas ainda vivos, e, no caso dos peixes, a
descompressio faz muitas vezes seus 6rgios internos explodirem'’. Obviamente, existem
humanos que sofrem discriminagio e, como resultado, sio altamente prejudicados. E
possivel até mesmo que, em determinados casos, alguns humanos estejam em uma situagiao
tdo ruim quanto a dos animais nas granjas industriais. Contudo, o tratamento padrio que
hoje ¢ amplamente aceito para com os animais nao humanos nio ¢é o tratamento padriao
amplamente aceito para o caso dos humanos. Isto é, os animais nio humanos se
encontram, geralmente, em uma situagdo pior do que aquela na qual se encontram
geralmente os membros da espécie humana.

Uma possivel objecdo seria afirmar que nao ¢ possivel comparar qual situagao ¢é
pior. Segundo essa objecdo, nio faz sentido dizer que, por exemplo, um animal niao
humano que nasceu em uma granja industrial e passou a vida inteira sem poder se mover e
depois sera fervido vivo estd em uma situagao pior do que um humano que foi
discriminado por conta da cor da sua pele no ambiente de trabalho. Um problema com
essa objecdao ¢ que, se nao fizer sentido fazer comparagdes sobre quem estd em uma
situagdo pior, entdo terfamos de igualmente negar que faga sentido dizer que um escravo
esta em uma situagao pior do que um senhor de escravos. Poderia ser objetado que apenas
quem passa pela situacdo ¢ quem realmente sabe o quio ruim ela ¢é, e que, como nio
experimentamos na pele ser vitima de cada discriminagio que os humanos sofrem, nio
podemos imaginar o que é ser vitima dessas discrimina¢ées. Embora isso seja verdadeiro
em certa medida, poderia ser respondido que igualmente nunca estivemos na pele de um
animal nao humano em uma granja industrial. Isso nao significa que estimativas razoaveis
sobre qual situagao ¢ pior sejam impossiveis de serem feitas. Mesmo que cada pessoa s
consiga experimentar diretamente o seu proprio sofrimento, ha um teste simples que pode
nos ajudar a descobrir, de duas situagoes, qual é a pior. O teste consiste simplesmente em
imaginar se gostarfamos de passar de uma dessas situacOes para a outra. Embora existam
muitos humanos que estejam em situagdes terrivelmente ruins, nio parece que haja
humanos que desejem trocar de lugar com os animais nio humanos que estio, por
exemplo, em uma granja industrial, justamente porque a situacdo desses animais ¢ ainda
pior do que a sua. Assim, esse teste simples mostra que é possivel fazer comparacoes

razoaveis sobre quem esta em uma situagao pior.

17 Para um relato detalhado sobre cada uma dessas formas de exploragio animal, ver Singer (2004, p. 107-
177).

18



Desse modo, ha dois aspectos que sugerem que a analogia nao funciona
completamente. Com base nisso, poderia ser dito que, embora todas as formas de
discriminagdo sejam igualmente injustas por violarem igualmente o principio da igual
consideragao, as consequéncias de cada forma de discriminagdo produzem quantidades de
vitimas distintas, que se encontram em situagdes de sofrimento de magnitudes distintas.
Poderia ser defendido de maneira imparcial, de acordo com o principio da igual
consideragao, que quanto piores as consequéncias de uma forma de discriminagiao, mais
urgente é combaté-la, seja 14 qual for a discriminagao. Certamente, se a quantidade de
vitimas do especismo fosse menor do que a quantidade de vitimas de outras
discriminagdes, ou se os animais ndo humanos nio se encontrassem geralmente em uma
situagdo pior do que a situagdo tipica dos humanos, faria sentido defender que nao é tao
importante combater as consequéncias do especismo. Contudo, no mundo real esses
parametros apontam na dire¢io oposta. Assim, temos razoes para dar uma grande
importancia a tentar mudar a situa¢ao dos animais nio humanos, nao porque sao animais
nao humanos, mas porque trata-se da questio que envolve a maior quantidade de vitimas,
que geralmente se encontram na pior situacdo'®. Alids, a quantidade de animais ndo
humanos em uma situa¢do de sofrimento intenso ¢é tao vasta que terfamos de chegar nessa
conclusao mesmo se violassemos o principio da igual considerac¢ao e atribuissemos um

peso varias vezes maior a0 bem dos humanos.

12. O argumento do "perigo estratégico"
g perig g

Por vezes, a razao enderecada para se condenar comparar discriminagoes
interespécies e intra-humanas é de cunho estratégico. Nesse sentido, o que se quer dizer é
que fazer tais comparagoes, devido a possibilidade de soar ofensivo a algumas pessoas,
poderia prejudicar a luta pelos animais nao humanos. Isto é, nesse sentido seria como dizer:
"o . C ] .

¢ verdade que especismo e outras formas de discriminacao sao analogas, mas, nao
deverfamos dizer a verdade porque dizé-la pode ser contraproducente em relagio a meta de

. . - ’19
ajudar os animais .

18 Uma razdo adicional seria o fato de que ha muito menos pessoas preocupadas em tornar menos pior a
situacdo dos animais ndo humanos do que hd pessoas trabalhando em causas que ajudam humanos.

Y g importante levar em conta que existe a possibilidade de uma obje¢do apresentada como estratégica ser,
na verdade, uma obje¢do moral. Quando esse é o caso alguém acredita que a comparagdo é inadequada, mas,
tenta convencer o interlocutor de que fazé-la ndo alcangara a meta que ele visa atingir (no caso, melhorar a
situagdo dos animais). Uma maneira de se descobrir se é realmente uma objecdo estratégica é perguntar se,

19



A possibilidade de existirem pessoas que se sentiriam ofendidas com a
comparagao (e isso gerar rejeicdo a proposta de consideragao pelos animais) é algo a ser

levado em conta, mas nao ¢é suficiente para se concluir que, entdo, necessariamente a

O~

estratégia é contraproducente. O que teria de ser feito para avalid-la enquanto estratégia
comparar dois cenarios (um onde a comparagdo nio ¢ feita e outro onde a comparagio é
feita), levando em conta a quantidade de rejei¢cOes e aceitacGes em cada um deles. Por
exemplo, é possivel que, apesar da quantidade de pessoas que rejeitariam considerar os
animais se a comparagao for feita, a quantidade de pessoas que aceitariam considera-los (ou
que abragariam a causa com mais empenho) se a comparagio for feita seja maior do que se
a comparacdo nao for feita. Isto ¢, é possivel que, colocando-se os prés e contras desses
dois cenarios na balanga, fazer tal comparacio ainda seja uma estratégia eficiente (ou até
mesmo muito eficiente), mesmo que gere alguma rejeicao.

Na auséncia de estudos estatisticos que nos digam a probabilidade do que
ocorreria em cada um desses cenarios, o que é possivel fazer ¢ listar fatores que poderiam
sugerir uma tendéncia ou outra. Assim sendo, a seguir estao listadas algumas razoes para se
pensar que fazer essas comparagOes tem potencial para ser uma boa estratégia na luta
contra o especismo.

A primeira dessas razoes é que é muito mais facil que as pessoas entendam o que
¢ o especismo se a explicagdao fizer uma analogia com outras formas de discriminagao
bastante conhecidas. Imaginemos, por exemplo, que a no¢ao de discriminagao ainda nao
existisse, e que alguém fosse a primeira pessoa a tentar combater uma discriminagao.
Certamente, essa pessoa teria muito mais dificuldade em explicar para os interlocutores
qual é realmente o problema com o tratamento em questio. Assim, o fato de termos como
"racismo" e ‘"escravidio" serem Dbastante difundidos torna mais facil explicat,
respectivamente, o que ¢ o especismo e a condicao de itens de propriedade dos animais nao
humanos, por exemplo.

A segunda dessas razdes é que o racismo, o sexismo e outras formas de
discriminag¢ao intra-humanas tém sido, de modo crescente, reconhecidos nao apenas como
injustigas, mas, injusticas graves. O mesmo vale ainda em maior grau para a escravidao
humana e para o holocausto. Assim sendo, essas analogias sio Uteis nao apenas para se
explicar o que ¢ o especismo e quais sa0 suas consequéncias, mas, para mostrar o quao
graves ¢ injustas sao. Comparando-se um cenario onde ¢ defendido que os animais nao

humanos deveriam receber alguma consideragdo moral, mas nao uma igual consideracio,

caso a comparagio se revelar uma boa estratégia, a pessoa ainda teria obje¢des a fazé-la. Se sim, a obje¢iao nio
¢ estratégica.

20



com um cenario onde se faz uma defesa da igual considerac¢ao (que viria implicada na
rejeicdo do especismo), é mais provavel que, nesse segundo cenario, sutjam pessoas que
passem a defender os animais por compreenderem o quao injusto é o especismo. Nesse
sentido, um exemplo histérico é o fato de que um movimento social amplo defendendo a
abolicao da exploragiao animal (e, mais recentemente, a ajuda aos animais que vivem em
ambientes selvagens™) s6 surgiu apés a década de 1970, devido 2 influéncia de autores que
utilizaram o conceito de especismo e defenderam o principio da igual consideracio. Até
entao, o que existia era um movimento que visava apenas melhorar as condi¢gdes dos
animais explorados, mas raramente questionava a moralidade de utiliza-los como recursos,
em primeiro lugar.

A terceira dessas razoes ¢ que fazer a comparagao (sobretudo utilizando o
argumento da sobreposi¢ao das espécies e o argumento da relevancia) pode ajudar a
desfazer alguns equivocos comuns em relacio ao principio da igualdade. Uma
consequéncia provavel disso seria ndo apenas uma melhora na situa¢ao dos animais nao
humanos, mas também uma melhora no entendimento de qual é o problema com as
discriminag¢des intra-humanas. Por exemplo, como observado por Singer (2002, p. 26-30),
um dos equivocos comuns em relacio ao principio da igualdade ¢é a crenga de que ele
descreve que todos os humanos sdo iguais (por exemplo, em capacidades). Como vimos, o
principio nao faz nada disso. Em vez disso, prescreve dar igual consideracao aos interesses
similares de cada individuo afetado por nossas decisoes (independentemente de suas
capacidades). Devido a aquele entendimento equivocado, algumas pessoas acreditam que,
por exemplo, se ficar provado que existem diferencas entre ragas ou géneros em relagiao a
alguma capacidade, entio que estaria justificado o racismo e o sexismo. Isto é, ha uma
confusao entre igualdade factual e igualdade moral.

Nesse sentido, o argumento da sobreposi¢ao das espécies é uma ferramenta para
desfazer esse equivoco, pois mostra que, se nao ha justificativa para se dar uma
consideracdo menor aos humanos que carecem de certas capacidades, entdo obviamente
que o principio da igualdade nido esta a descrever que todos os humanos tém iguais
capacidades (alias, ¢ um fato que esse ndo é o caso). Assim, ao contrario do que algumas
pessoas receiam, a defesa dos animais nao humanos por meio do argumento da
sobreposicao das espécies, justamente por fazer uma comparagao direta com humanos que

carecem de certas capacidades, poderia aumentar ainda mais a consideragao moral por esses

20 Sobre as transformagoes no movimento de defesa animal nos dltimos anos, ver Dorado & Horta (2014).

21



humanos, ao enfatizar que o grau de consideracao que alguém deveria receber nio deve
depender de suas capacidades.

O argumento da relevancia, igualmente, ajudaria no entendimento de que o que
esta em jogo em questoes de consideracio moral é a possibilidade de alguém ser
prejudicado e/ou beneficiado, independentemente de ter ou nao determinada capacidade.
Assim sendo, os argumentos normalmente utilizados em defesa dos animais nao humanos,
curiosamente, poderiam ajudar a se ter uma compreensio melhor da igualdade entre
humanos. Contudo, nao ha razdes para se esconder que esses argumentos implicam a igual
consideragao de todos os seres sencientes, independentemente de espécie. Alids, seria
muito dificil combater o especismo se evitassemos de expor o que ele é e quais as

implicagoes de se rejeita-lo.

13. Conclusio

Partindo da nogdo de discriminagao como um tratamento desfavoravel injusto,
este artigo defendeu que todas as discriminagdes possuem como elemento comum
violarem o principio da igual consideragao. Foi defendido também que do principio da
igual consideracdo segue-se que o especismo ¢ tao injusto quanto qualquer outra forma de
discrimina¢ao. Também foi defendido que as comparacGes entre as consequéncias do
especismo e as consequéncias de formas de discrimina¢io que afetam humanos contém
elementos em comum o suficiente para a analogia ser completamente adequada, mesmo
que haja particularidades em cada caso.

Desse modo, fazer uma analogia entre o especismo (e suas consequéncias) e
outras formas de discriminagao (e suas consequéncias) é nao apenas adequado, mas uma
ferramenta importante para se entender o que € 0 especismo e 0 quao injusto ¢, bem como
para se entender melhor a injustica envolvida em outras formas de discriminag¢ao. Assim
sendo, tals comparagdes parecem ser uma estratégia promissora em defesa dos seres

sencientes em geral, independentemente de espécie.
Referéncias
ALBERSMEIER, F. Speciesism and Speciescentrism. Ethical Theory and Moral Practice, 15

mar. 2021. Disponivel em: https://doi.org/10.1007/s10677-021-10168-6. Acesso em: 29
abr. 2021.

22


https://doi.org/10.1007/s10677-021-10168-6

CARRUTHERS, P. The animal issue: Moral theory in practice. Cambridge: Cambridge
University Press, 1992.

COE, S. Dead Meat. New York: Four Walls Eight Windows, 1995.

COHEN, C. The Case for the Use of Animals in Biomedical Research. New England Journal
of Medicine, v. 316, p. 865-70, 1986.

CROWE, D. M. The Holocanst: Roots, History, and Aftermath. Boulder: Westview Press,
2008.

CUNHA, L. C. Nas teorias consequencialistas, ha um conflito entre o principio da
igualdade e a meta de atingir as melhores consequéncias? Guairaca - Revista de Filosofia, v. 36,

n. 2, p. 55-77, 2020,

CUNHA, L. C. UVitimas da natureza: implicacOes éticas dos danos que os animais nao
humanos padecem em decorréncia dos processos naturais. Tese (Doutorado em Filosofia).

Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), Florian6polis, 2018.

DIAMOND, C. The Importance of Being Human. In: COCKBURN, D. (org.). Human
Beings. Suplemento de Philosophy, v. 29. Cambridge: Royal Institute of Philosophy, 1991, p.
35-62.

DORADO, D.; HORTA, O. Cambio de paradigma: un analisis bibliografico de la literatura

reciente en ética animal. Dilemata, v. 15, p. 103-112, 2014.

EHNERT, J. The argument from species overlap. Blacksburg: Virginia Polytechnic Institute and
State University, 2002.

FAO - Food and Agriculture Organization of the United Nations. Global Capture
Production 1950-2014. Fisheries and Aquaculture Department, Global Statistical Collections, 2010.

Disponivel em: http://www.fao.org/fishery/statistics /global-capture-

production/query/en. Acesso em: 20 fev. 2017.

23


https://www.academia.edu/36332373/Luciano_Carlos_Cunha_-_Tese_de_doutorado_%20_V%C3%ADtimas_da_natureza_implica%C3%A7%C3%B5es_%C3%A9ticas_dos_danos_que_os_animais_n%C3%A3o_humanos_padecem_em_decorr%C3%AAncia_dos_processos_naturai
https://www.academia.edu/36332373/Luciano_Carlos_Cunha_-_Tese_de_doutorado_%20_V%C3%ADtimas_da_natureza_implica%C3%A7%C3%B5es_%C3%A9ticas_dos_danos_que_os_animais_n%C3%A3o_humanos_padecem_em_decorr%C3%AAncia_dos_processos_naturai
http://www.fao.org/fishery/statistics/global-capture-production/query/en
http://www.fao.org/fishery/statistics/global-capture-production/query/en
http://www.fao.org/fishery/statistics/global-capture-production/query/en
http://www.fao.org/fishery/statistics/global-capture-production/query/en

FARIA, C. Animal Ethics Goes Wild: The Problem of Wild Animal Suffering and
Intervention in Nature. Tese (Doutorado em Filosofia). Universitat Pompeu Fabra,

Barcelona, 2016.

FOX, M. W. Inhumane Society: The American Way of Exploiting Animals. New York: St.
Martin’s Press, 1990.

FRANCIS, L; NORMAN, R. Some Animals Are More Equal Than Others. Philosophy, v.
53, p. 507-27, 1978.

FREY, R. G. Interests and rights: The case against animals. Oxford: Oxford University Press,
1980.

GAITA, R. The philosopher’s dog: Friendships with animals. London: Routledge, 2003.

GOLD, M. Animal Rights: Extending the Circle of Compassion. Oxford: Jon Carpenter,
1995.

HARRISON, P. Theodicy and animal pain. Philosophy, v. 64, p. 79-92, 1989.

HORTA, O. Moral Considerability and the Argument from Relevance. Journal of Agricultural
and Environmental Ethics, v. 31, n. 3, p. 369-388, 2018.

HORTA. O. The Scope of the Argument from Species Ovetlap. Journal of Applied
Philosophy, v. 31, p. 142-154, 2014.

HORTA, O. What is Speciesism. The Journal of Agricultural and Environmental Ethics, v. 23, p.
243-2066, 2010.

HORTA, O., ALBERSMEIER, F. Defining speciesism. Philosophy Compass, v. 15, n. 11, p.
1-9, 2020.

JANKOWIAK, M.. What Does the Slave Trade in the Saqaliba Tell Us about Early
Islamic Slavery?. International Journal of Middle East Studies. v. 49, n. 1, p. 169—-172, 2017.

24


https://www.tdx.cat/handle/10803/385919#page=1
https://www.tdx.cat/handle/10803/385919#page=1

JASPER, M.; NELKIN, D. The Animal Rights Crusade: The Growth of a Moral Protest.
New York: Free Press, 1992.

LEAHY, M Against liberation: Putting in animals in perspective. Routledge: London, 1991.

LIPPERT-RASMUSSEN, K. Private discrimination: A prioritarian, desert-accommodating
account. San Diego Law Review, v. 43, p. 817-856, 2000.

MOOD A.; BROOKE, P. Estimating the Number of Fish Caught in Global Fishing Each
Year. Fishcount.org.nk, 2010. Disponivel em:

http://www.fishcount.org.uk/published/std/fishcountstudy.pdf. Acesso em: 20 fev. 2017.

NAVERSON, J. A Defense of Meat FEating. In: REGAN, T.; SINGER, P. (orgs.). Animal
Rights and Human Obligations, 2" ed. New Jersey: Prentice Hall, 1989, p. 192—195.

PATTERSON, C. Efernal Treblinka: Our Treatment of Animals and the Holocaust. New
York: Lantern Books, 2002.

REGAN, T. Jaulas V azias: Encarando o Desafio do Direitos Animais. Trad. Regina Rheda.
Sao Paulo: Lugano, 2006.

REGAN, T. The Struggle for Animal Rights. Clarks Summit: International Society for Animal
Rights, 1987.

REICHMANN, J. B. Evolution, animal ‘rights’ and the environment. Washington: The Catholic

University of America Press, 2000.

ROLLIN, B. The wunheeded cry: animal consciousness, animal pain and science. Oxford:

Oxford University Press, 1989.

RYDER, R D. Speciesism. In: BAIRD, R. M; ROSENBAUM, S. (otgs.). Animal
Experimentation: The Moral Issues. Buffalo: Prometheus Books, 1991.

SAPONTZIS, S. F. Morals, Reason, and Animals. Philadelphia: Temple University Press,
1987.

25


http://www.fishcount.org.uk/published/std/fishcountstudy.pdf
http://www.fishcount.org.uk/published/std/fishcountstudy.pdf
http://www.fishcount.org.uk/published/std/fishcountstudy.pdf

SAX, B. Animals in the Third Reich: Pets, Scapegoats, and the Holocaust. New York:

Continuum, 2000.

SCANLON, T. M. What we owe to each other. Harvard: Belknap, 1998.

SCRUTON, R Animal rights and wrongs. London: Metro, 1996.
SINGER, 1. B. The Penitent. New York: Farrar, Straus & Giroux, 1983.

SINGER, P. Etica Pritica. 3 ed. Trad. Jetferson L. Camargo. Sao Paulo: Martins Fontes,
2002.

SINGER, P. Libertagio Animal. Trad. Martly Winckler. Porto Alegre/Sio Paulo: Lugano,
2004.

SZTYBEL, D. Can the treatment of animals be compared to the holocaust? Ethics & the
environment, v. 11, n.1, p. 97-132, 20006.

TOMASIK, B. How Many Animals are Therer Essays on Reducing Suffering, 07 ago. 2019.
Disponivel em: http://reducing-suffering.org/how-many-wild-animals-are-there/. Acesso

em: 04 mai. 2020.

WATSON, R. A. Self-Consciousness and the Rights of Nonhuman Animals and Nature.
In: HARGROVE, E. (otg). The Animal Rights/ Environmental FEthics Debate: The

Environmental Perspective. New York: State University of New York Press, 1992,

WENZ, P. S. Environmental justice. Albany: State University of New York Press, 1998.

WILSON, S. The Species-Norm Account of Human Status. Between the Species, v. 13, n. 5,
2005. Disponivel em: http://digitalcommons.calpolv.edu/bts/voll3/iss5/7. Acesso em: 04

mai. 2017.

26


http://reducing-suffering.org/how-many-wild-animals-are-there/
http://reducing-suffering.org/how-many-wild-animals-are-there/
http://digitalcommons.calpoly.edu/bts/vol13/iss5/7
http://digitalcommons.calpoly.edu/bts/vol13/iss5/7

